## Kanon und die Inspiration

der

heiligen Schrift.

Ein Wort gum Frieden

ven

Dr. Th. Sarnack

Prof. emer.

42524

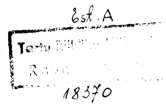
**A** ,

Dorpat.

G. J. Karow's Universitäts. Buchhandlung.

. 1885.





Дозволено цензурою. - Деритъ, 1-го Іюня 1885 г.

In der durch die allgemein bekannten Vorträge von den Professoren Dr. Vold und Dr. Mühlau angeregten Frage nach dem Kanon, der Inspiration (Theopneustie 2 Tim. 3, 16; 2 Petr. 1, 21) und der Tertbeschaffenheit der heiligen Schrift ist, meiner Meinung nach, ganz unnöthiger Weise viel Stank aufgeworfen worden, so daß manche Gewissen dadurch verwirrt worden sind.

Besonders zur Beruhigung der letzteren erlaube ich mir bas Folgende zur Cache felbst zu veröffentlichen. Denn über die Opportunität, d. h. über die Frage, ob die Behandlung dieses, auch nach dem Urtheile Vold's "schwierigen theologischen" - und, fuge ich hingu, selbst unter ben positiv glaubigen Theo. logen noch im wissenschaftlichen Flusse befindlichen — Gegenstandes vor einer größeren und fehr gemischten Bersammlung zeitgemäß war, fann man ja verschiedener Meinung sein. Aber eines auf reinem Migverstand beruhenden Biderspruchs von Seiten gläubiger Prediger konnte man freilich nicht gewärtig fein. Denn diese follten doch zwischen dem, vor aller theologiichen Beweisführung feststehenden driftlichen Gemeindeglauben und der Aufgabe theologischer Wiffenschaft unterscheiden können. Ferner muß zugegeben werden, daß unter vielen gebildeten, gläubigen Gemeindegliedern gerade die Frage nach dem Berhaltniß ber Offenbarung zur heiligen Schrift oft unbewußtermaßen in refor-

Gebruckt bei G. Mattiefen in Dorpat

mirtem, d. h. in falschem, nicht lutherischen Sinne beantwortet wird. Anderen, ehrlich suchenden Laien macht wiederum gerade diese Frage so viel zu schaffen, daß es als Pflicht der Theologen erscheint, ihnen über die entstandenen Zweisel hinüber zu helsen und das durch die allbefannte negative Theologie erschütterte Vertrauen zur heiligen Schrift in ihnen wieder aufzurichten. So konnte es wohl angezeigt sein, diese gleichsam in der Luft schwebenden Zweiselfragen öffentlich mit der Absicht zu behandeln, ängstliche Gemüther zu beruhigen, den gesunden Bibelglauben zu fördern und dem Mißverstande zu wehren. Db das in "gesschickter" und "rücksichtsvoller" Weise geschehen, ob namentlich die positive Darlegung in jenen Vorträgen außreichend und überzeugend war, das halte ich für eine offene Frage, in Betreff welcher das Für und Wider in ruhiger, sachlicher Außeinanderssehung erörtert werden mag.

Dagegen erkläre ich mich sowohl mit den beiden genannten Berfassern, als auch mit allen Gliedern unserer theologischen Facultät, nicht etwa nur als meinen ehemaligen theologischen Collegen, sondern als Chriften, solidarisch und fest in Einem Glauben und Ginem Geift verbunden, und beflage aufs Tieffte die unbegrundete Berunglimpfung, die "nur mit Wehmuth auf die in Rede stehenden Leistungen der beiden (oben genannten) Professoren" bliden kann, und die von dem unberufenen Richter= ftuble einer individuellen geiftlichen Bornehmheit herab jene Manner "atademischer Bornirtheit" zeiht, und dieselben des "offenbaren Abfalls von dem Glauben an die heil. Schrift" beschuldigt. Ja noch mehr: die ganze Facultät, so lautet die ungeheuerliche Unflage, fei "von der Bibel abgefallen", weil die anderen Mitglieder derfelben nicht dagegen gezeugt haben. "Feuer jo!" - ift bald gerufen; nur hat man die Pflicht, fich wol vorzusehen, daß es wirkliches, gefahrvolles Feuer sei und nicht felbstgemachtes, will man nicht unverantwortlichen, blinden garm erheben.

Wogegen follten benn die anderen Facultätsglieder "zeugen"? 2(18 ob in jenen Bortragen auch nur der entfernteste Unlag zu einem Gegenzeugniß gegeben mar! Die Ungegriffenen steben nicht nur anerkanntermaßen perfonlich im Glauben der Rirche, sondern haben ihn auch in jenen ihren Vorträgen mit feinem Worte irgend verlett, sondern fich ausdrücklich zum Gemeindeglauben und zur beiligen Schrift, als der einigen Rorm des. felben befannt. Ihre theologische Darlegung und Begrundung mag man beanstanden oder widerlegen. Ihren Glauben aber darf Niemand verdächtigen, will er fich nicht der Verleumdung schuldig machen. Um des Gewiffens und um der Liebe willen , mag ein berufener Professor der Theologie ernstlich die Haltbarkeit und Zeitgemäßheit seiner wissenschaftlichen Berfuche prüfen; und, wird ihm fein Irrthum nachgewiesen, benfelben zurecht zustellen, oder, hat er ein Mergerniß gegeben, daffelbe an feinem Theil aut zu machen bereit fein. Aber bas Rleinod feines Beileglaubens joll er fich nicht antaften laffen, wenn er beffen gemiß ift, auf dem Boden des Evangeliums zu fteben, wenn er seine gesammte Theologie nicht auf jene falschberühmte Kunft menschlicher Weisheit (pseudonymos Gnofis) stütt, fondern in feinem Gewiffen sich auch als Theologe an Gottes urkundliches Wort und deffen heilsgeschichtlichen Offenbarungeinhalt gebunden weiß. Da gilt's mit Luther zu sagen : "Durch die Liebe foll ein Chrift immerdar weichen und Alles leiden; aber der Glaube foll es nicht thun. Denn berselbige fann und mag furzum gar nichts leiden. Er foll vielmehr fagen: Cedo nulli; non patitur joeum fama, sides, oculus (zu deutsch: Hier weiche ich Niemandem: der Ruf, der Glaube, das Auge - fie dulden und versteben feinen Spaß)": (Wald. VIII, 1751).

1

hinsichtlich der Sache aber sei Folgendes vorausgeschickt. Es gibt eine, auch bei uns zu Lande weit verbreitete Unschauung, die ben driftliche firchlichen Glauben selbst auf "ben Glauben an die heilige Schrift" gründet; eine Auffassung, welche die Bibel als das gottgeordnete Gnadenmittel anfieht, dieselben für den "Augapfel der Reformation und des evangelischen Glaubens" erflärt und darauf hin die un bedingte Roth wendigkeit ber Schrift für ben feligmachenben Beileglauben behauptet. Diese Auffassung widerspricht sowohl der heiligen Schrift felbst als auch dem Zeugnift der alten und reformatorischen Rirche, sowie endlich dem der driftlichen Erfahrung. Sie ift also nach allen hierbei in Betracht kommenden Seiten unhaltbar. Denn wir glauben nicht an ein Buch, sondern an Jesum Christum, unseren Berrn und Beiland. Er allein ift der Grund und Edftein der Rirche und der Fels, auf den sie und der einzelne Gläubige erbaut wird und sich auferbaut; und zwar die Nirche in sonderlichem Sinne, weil fie nicht blos wie der Einzelne, in Freud und Leid, im Leben, Rampfen und Sterben mahrend eines furgeren Menichendaseins, sondern durch die Sahrhunderte, ja Sahrtaufende hindurch im unausgesetten Kampf mit der, verschiedene Phasen durchlaufenden und fich immer fteigernden Beltfeinbichaft fich bewähren muß. Nichts Anderes als Chriftus und er allein auch nicht die Bibel — hat die Gemeinde und in ihr mich, den Einzelnen, in dieses ewig bleibende Leben hineinversett. Darum alaube ich wol der Bibel, aber nur auf Grund meines Glaubens an Chriftum, d. h. weil Er sie mir und fie mir Chriftum mit allen, ihm vorausgegangenen Thaten Gottes verburgt; weil Er ihr Rern und Stern ift und weil der Beift, welcher aus ihr zu uns redet, der von ihm verheißene und gefandte "Trofter" ift. Die Bibel ist nicht bie Offenbarung, sondern ber uns dieselbe verburgende Gotteszeuge von ihr, bas Wort Gottes in seiner urkundlichen Gestalt; und eben deshalb ist sie uns über Alles theuer und werth. Die Frage nach der Schrift ist darum immer erst die zweite; die erste ist und bleibt Christus.

Unsere alten Dogmatiker bes 17. Jahrhunderts versielen freilich insosern der entgegengesetzten Anschauung, als sie auf ihre Theorie der Schrift und Inspiration den gesammten christlichen Glauben aufbauten. So aber ganz und gar nicht Luther. Ich erinnere an die schon von Bolck angesührte Stelle (Walch. XIV, 149): "Was Christum nicht lehret" — sagt er hier — "das ist nicht apostolisch, wenn es gleich Petrus und St. Paulus lehrete. Wiederum, was Christum prediget, das wäre apostolisch. wenns gleich Judas, Pilatus oder Herodes thät". Das ist nicht übertrieben, sondern einsach Consequenz seiner Voranstellung des inhaltlichen (materialen) Glaubensprincips vor dem formalen, d. h. Christi vor der Schrift. — Wie Luther, so dachte auch Chemnis, der Mitarbeiter an der Concordiensormel und der Versasser uns seres theologischen Hauptbollwerks gegen die römische Kirche (Examen concilii Tridentini).

Es ist auch gar nicht lutherisch, sondern echt reformirt — und in der lutherischen Kirche pietistisch — das formale, d. h. das Schriftprincip voranzustellen auf Rosten des, entschieden den Borrang beanspruchenden materialen Princips, d. h. Christi und der Rechtsertigung allein aus Gnaden durch den Glauben an ihn. Der Bibelglaube setzt immer schon den Glauben an Christum und das Heil in ihm voraus, also den Glauben an die göttliche Offenbarung in ihm, aus "dessen Fülle wir Alle genommen haben Gnade um Gnade" (Joh. 1, 16 f.) und unausgesetzt sie nehmen. Die Apostel gingen nicht — wie Muhammed — mit einem angeblich vom Himmel gefallenen Buche in die Welt hinaus, sondern göttlich beauftragt mit der mündlichen Predigt von

Christo (Matth. 28, 19 f.). So soll auch die kirchliche Mission verfahren und nicht meinen, vor Allem mit der Nebertragung der Bibel in die Bolkssprachen den Anfang machen zu sollen. Denn nur durch das lebendige persönliche Zeugniß, nur in der armen Knechtsgestalt der menschlichen Predigt wirkt Christus noch heute seines Reiches Bau im Ganzen und in den Einzelnen. Ebenso lebten und wirkten im alten Testament Noah, der "Prediger der Gerechtigkeit", Abraham, der Glaubensvater, und Moses, der Mittler des alten Bundes, ehe es eine heilige Schrift gab. Und auch die Propheten predigten, ehe sie schrieben (vgl. 3. B. Ses. 6, 7, 8).

Darum unterscheidet unsere Kirche mit Jug und Recht zwischen dem gepredigten und geschriebenen Wort (verbum praedicatum et auditum und verbum scriptum). Jenes ist das eigentliche gottgeordnete Bnadenmittel; dieses dient demselben zur Richtschnur und Norm. Und wir thun wohl daran, an diefer Unterscheidung festzuhalten, wollen wir anders die Beil8ordnung Gottes nicht verfehren. In der Schrift felbst werden wir ermahnt, ber "Behrer zu gedenken, die uns das Wort Gottes gefagt haben" (Gbr. 13, 7). Und Betrus (1. Petr. 1, 23-25), wie Paulus (Rom. 10, 17), Jakobus (1, 18 ff.) wie Johannes (1. Joh. 1, 5; 3, 9) betonen es, daß der "unvergängliche Same", aus dem wir "wiedergeboren" sind, das lebendige Wort Gottes jei, welches unter und "verfündiget" ift. Denn der Glaube "tommt aus der Predigt", aus dem Boren (Rom. 10, 17; Jac. 1, 18 ff.), wie auch der Herr felbst nicht mude wird, zu rufen: Selig find, die Gottes Bort hören! Ber Dhren hat au hören, der höre (Matth. 13, 9. 16. 23. 43; Luf. 8, 15; 11, 28; Off. Joh. 3, 6). — So erklart auch Luther: "Chriftus hat, wie er felbst seine Lehre nicht geschrieben, wie Moses die seine, so in steinerne Safeln gegraben mar, sondern fie mundlich gethan, auch mundlich befohlen zu thun, auch feinen

Befehl gegeben zu schreiben. Item die Apostel haben auch wenig geschrieben. . . Ghe sie aber schrieben, haben sie zuvor die Leute mit leiblicher Stimme beprediget und bekehret; welches auch war ihr eigentlich apostolisch und neutestamentlich Werk. . . . Denn das Evangelium, das ist eine gute Botschaft oder Verskündig ung, soll nicht mit der Feder, sondern mit dem Munde getrieben werden" (WW. XI, 438 f.; Vorrede S. 34). Sa, gerade darin unterscheidet sich der neue Bund mit von dem alten, daß Gott sein Geseh nicht auf steinerne Tafeln, sondern in das Herz schreiben will (Ezech. 36, 26; 2. Cor. 3, 3; Ebr. 8, 10).

Wol ift die beilige Schrift ein Grundbeftandtheil, und zwar - wie wir sehen werden - der lette des geoffenbarten Beils und darum auch des driftlich-firchlichen Glaubensbewußtfeins. Aber nicht ift fie der Grund felbft, welcher ift Chriftus, das ewige fleischgewordene Wort (3oh. 1, 14), und außer oder neben welchem Niemand einen anderen Grund legen fann und foll (1. Cor. 3, 11), wollen wir anders eine "Behaufung Gottes im Beift" (Eph. 2, 20 ff.) bleiben. Denn felbst die heilige Schrift - fie wird als Buch vergeben, mahrend Jesus Christus, gestern und heute und derfelbe bleibt in Emigkeit (Ebr. 13, 8). Simmel und Erde werden vergeben, aber seine Worte werden nicht vergeben (Matth. 24, 35; Mark. 13, 71; Luk. 21, 73). Damit meint der herr nicht die Bibel, sondern das "Evangelium vom Reich", welches bis ans Ende ber Tage foll "gepredigt werden in der gangen Welt, zu einem Beugniß über alle Bolfer" bevor "das Ende kommt" (Matth. 27, 14; Rom. 10, 18). Dies Alles wird uns gerade durch die Bibel verburgt. Sie ift daher nur aus dem Gangen der göttlichen Seilsoffenbarung zu verstehen und zu murdigen. Diese aber ist in erster Reihe nicht Lehre, fondern Gefdiche der großen Thaten Gottes, beren fronenden Schlugbeftandtheil die heilige Schrift bildet.

Unter Umftanden reicht fur den einzelnen Chriften und jein Seelenheil das gejammt-firchliche Zeugniß, das fich grundleglich und traditionell im Symbolum Apostolicum Ausdruck gegeben, bis zu einem gewiffen Grade aus, wie die vielen tausende, des Lesens unkundigen Christen beweisen, die je gewesen und noch sind. Aber wer garantirt ihnen die Wahrheit des firchlichen Zeugniffes? Worauf bin konnen wir auch zur Rirche fagen, wie jene Samariter zum Beibe (3oh. 4, 42): Wir glauben nun nicht mehr allein um beiner Rede willen, sondern wir haben felbst gehort und erkannt, daß Jesus ift mahrlich Chriftus, der Welt Beiland? Das ist unsere protestantisch firchliche Frage. Das kirchliche Zeugniß fann Gottes Wort fein, wird es unter bestimmten Umständen sein, muß es aber keineswegs immer fein. Die Kirche als solche vermag uns feine Garantie dafür zu bieten. Bielmehr bedarf es dazu einer höheren Autorität, welche alleinige Norm und entscheidende Richterin zu fein geeignet ift. Go fcblieft ber driftliche Offenbarungsglaube in fich die ichlechthin unerläuliche Korde rung nach einer reinen, in allen Beilsfragen irrthumslofen Duelle der driftlichen Offenbarung und die feste Buver. jicht eine jolche an der Bibel zu besitzen.

Die Kirche war vor der heiligen Schrift neuen Teftaments da. Um zu entstehen, bedurfte sie nicht der heil. Schrift. Bielmehr ist sie gegründet durch das lebendige mündliche Wort der Apostel. Ohne Wort Gottes, das geoffenbarte, persönliche (Joh. 1, 14), wie das verkündigte, gepredigte, kann die Kirche niemals sein; wol aber ist sie eine Zeit lang ohne neutestamentliche, sowie die Gemeinde alten Bundes ohne alttestamentliche Schrifturkunde gewesen. Aber wenn diese auch nicht nothwendig war zur Stiftung der Gottesgemeinde, so ist sie doch stlechtshin unerlässlich zur Erhaltung derselben. Nach dem Sin-

gang der Apostel kann sich die Gemeinde des Herrn ohne die Schrift ganz und gar nicht in ihrer apostolischen Wahrheit und Reinheit bewahren oder diese, wo dieselbe getrübt und entstellt ist, wiederherstellen. Auch genügten ihr in der ersten Zeit nach den Aposteln, in welcher die Tradition noch verhältnismäßig dein und ungetrübt war, einzelne apostolische Schriften zum "Bleiben in der Apostel Lehre"; aber für ihre Weiterentwickelung, se ferner sie der apostolischen Zeit trat und se mehr sie sich der Gefahr der Entartung und des Irrthums auszesetzt sah, bedurfte sie auf das dringendste eines sesten, geschlossenen Kanons der heiligen Schrift neuen Testaments.

Demnach beruht die Nothwendigfeit des Schriftkanons in erfter Linie auf der Nothwendigkeit der Erhaltung der Rirche in ihrem langen, vielverschlungenen und ber Gefahr ganglicher Entstellung ausgesetzten Buge burch die Bolfer. Die Rirche bedarf einer Urkunde der gesammten geschichtlichen Beileoffenbarung in der organischen Einheit von Wort und That, welche - Bergangenheit, Gegenwart, Bufunft des Beils umfaffend -tihr fur ihren Gefammtberuf durch alle Zeiten und in allen Lagen, in Die fie auf ihrem Wege gerathen fann, einen sicheren Leitstern und eine feste Norm und Regel darbiete. Den factischen Sauptbeweiß bafur liefert uns die Reformation. Ja wie fehr die Rirche ber heiligen Schrift bedarf, feben wir felbft an der apostolischen Beit, die obgleich ohne neutestamentliche Schrift, doch nicht ohne Die Schrift des alten Teftamentes war, auf welche die Apostel, nach dem Borgange des herrn felbst, immer wieder gurud verweisen und an die fie anknupfen, um fo den feften Busammenhana und die volle Uebereinstimmung zwischen ihrem Wort und der gesammten Beilsökonomie aufzuweisen und zu bewahren.

Erst in zweiter Linie erscheint die Erhaltung beiliger Schriften (nicht des gesammten Kanons, wie er uns vorliegt)

nothwendig auch fur die Selbsterbauung des einzelnen Chriften, b. h. für die Erhaltung, Bergewifferung und Entwickelung des Glaubens in den Einzelnen, fofern fie des Lefens kundig und zum Berftandniß der Schrift fabig find. Denjenigen, die das nicht sind, entgeht zwar vie!, aber doch können sie — wie wir oben fchon fagten - jum Glauben gelangen und felig werden, wenn fie nur treu und fleißig das reine Bort Gottes hören und daffelbe in einem feinen guten Bergen bewahren (guf. 8, 15). Nur unter der Boraussetzung, daß man von Rind auf das Wort gehört und in der Gemeinde des herrn "gelernt" hat (2. Tim. 3, 14 ff.), wird der Einzelne als Glied der Gemeinde die Erfahrung machen fonnen, daß "alle Schrift, von Gott eingegeben", ihn auch "unterweisen konne gur Seligkeit durch den Glauben an Sefum Chriftum", wie der Apostel ausdrücklich bingufügt. Jenes Wort des herrn: "Sie baben Mofen und die Propheten" (Luk. 16, 29 ff.), und jene Mahnung Chrifti: "Suchet in der Schrift; denn ihr meinet, ihr habt das ewige Leben darinnen" (30h. 5, 39 ff.), galt dem Einzelnen, sofern er dem alttestamentlichen Gottesvolfe angehörte. Daffelbe ift in der neutestament lichen Gemeinde der Fall. Auch die zu Beroa mußten erft Pauli gepredigtes Wort "ganz williglich aufgenommen haben" (Apostg. 17, 11 f.), ebe fie es vermochten, "täglich zu forschen in der Schrift, ob sich's also hielte".

Es kann ja durch Gottes sonderliche Gnadenführung der Einzelne, der — wie z. B. Augustin — innerhalb der Christensheit gelebt und Gottes Wort bereits gehört hat (von dem Bischof Ambrosius), wol durch das gelesene Schriftwort, ja durch einen Schriftspruch (tolle, lege) zum Glauben erweckt oder vom Unglauben bekehrt werden. Aber ohne jenen Zusammenhang mit der zeugenden und bekennenden Gemeinde müßte es ihm gehen, wie jenem Kämmerer aus dem Mohrenlande (Aposta, 8, 30 ff.), der

beim Lesen des Propheten Jesajas auf die Frage des Philippus: "Berstehst du auch, was du liesest?" — ehrlich und schlicht ant- worten mußte: "Wie kann ich, so mich nicht Jemand anleitet". Rurz: das gottgeordnete, seligmachende Gnadenmittel für den Einzelnen ist und bleibt das in der Gemeinde gepredigte Wort Gottes. Die Predigt aber hat ihre göttliche, urkundliche Norm an der Schrist (Röm. 10, 17).

Vor Allem bedarf also die Kirche, die von Christo zeugen foll, der Schrift und zwar der gangen beiligen Schrift. Erft wenn fie einen folden Ranon hat, ift damit auch fur das Erbauungs. bedürfniß des Einzelnen gesorgt. Umgekehrt aber helfen der Rirche nicht bloß einzelne, erbauliche Schriften, sondern nur die fanonische Schrift, b. h. das bestimmte Bange folder Schriften, welche uns nicht bloß Runde vom Chriftenthum geben, fondern die Urfunden desselben find, d. h. einen inte arirenden Theil derjenigen Thatsachen bilden, von benen fie uns Runde geben. Daraus folgt, daß nur folde Schriften fur bie driftliche Rirche kanonisch find und fein fonnen, welche denselben Urheber haben wie das Chriften. thum, von dem sie urkundlich zeugen. Gie muffen einen nothwendigen und in sich fest geschloffenen Bestandtheil der Beilethaten Gottes bilden, ein Werk Gottes des heiligen Geiftes selbst fein, der fich in diefen Thaten Gnaden- und Mahrheits-voll uns geoffenbart hat. Ihr Dafein und Sofein im Gangen und im Ginzelnen, ihre normative Giltigfeit ift nur erflarbar und aufrecht zu erhalten durch die feststehende und für den Glauben unerschütterliche Thatsache des Heils, von der sie zeugen und zu der sie mit gehören. Darauf beruht das ausschließliche, richtschnurliche Ansehen der beiligen Schrift in unserer Rirche. Ihr steht die Bibel bober, nicht nur als alle Aussagen des subjectiven Christenthums und als die noch so trefflichen Schriften

4

Gotterleuchteter Manner, sondern auch höher als die firchliche Ueberlieferung (Tradition), trot deffen, daß wir ohne fie folche Schriften gar nicht hatten. Sie ift schlechthin ber einzig da= ftebende, anderweitig gang unerfetliche und für ben Bestand der Rirche in der Welt abjolut unentbehrliche Kanon, dem deshalb eine maßgebende und richterliche Autorität (auctoritas normativa und judicalis) zufommt. Sie ift, wie die Concordienformel es bezeichnet, "der einige Richter, Regel und Richtschnur, nach der alle Lehrer und Lehre zu richten und zu urtheilen sind". Dazu ist sie der Kirche vor Allem gegeben; und den Nachweis dafür zu führen, gehört zu ten Hauptaufgaben ber theologischen Wissenschaft aller Zeiten: eine Aufgabe, die zwar die Kirche nicht zu jeder Beit in gleicher Beise zu lofen unternommen hat, die ihr aber zu jeder Zeit obliegt, besonders und in gesteigertem Mage in unseren Tagen, und je mehr sich die Kirche ihrer Endzeit nähert.

Das für die Kirche über jeden Zweifel erhabene Ansehen der heiligen Schrift gründet sich auf das geistlich e und das historische, innere und äußere Zeugniß (testimonium internum et externum) für dieselbe. Beide Zeugnisse stügen sich gegenseitig: jenes zeugt sachlich für den Heilszusammenhang und die Heils fräftigkeit des göttlichen Schriftworts, dieses historisch für das Normirende desselben, d. h. für seine Kanoniscität. In dieser Hinsicht macht das alte Testament, wenn wir und auf den Standpunkt der an Christum glaubenden Gesmeinde stellen, weniger Schwierigkeit, als gerade das uns so viel näher stehende neue Testament. Es wird meist übersehen, daß Alles, was Christus (Matth. 5, 18 st.; Soh. 5, 39; Luk. 16, 29; 24, 27 st.) und die Apostel (Röm. 15, 4; 1. Petr. 1, 19 st.; 2. Tim. 3, 16) von der "Schrift", von ihrer göttlichen Geltung und Inspiration sagen, sich stets ausschließlich auf das

Schriftthum Ifraels, auf den abgeschlossenen alttestamentlichen Kanon bezieht, während wir für das nene Testament als ka=non ische Sammlung schlechterdings kein Schriftzeugniß haben oder auch nur erwarten dürfen. Daher gilt cs, gerade für den Kanon des N. T's. die entscheidenden, richtigen Gesichtspunkte zu gewinnen. Kanonisch ist eine neutestamentliche Schrift, die in die Zeit der Kirchengründung fällt und selbst zur That der Kirchengründung gehört; die also von senen Männern oder unter ihren Augen von ihren unmittelbaren Gehilsen (wie Marcus, Lucas: Philemon B. 24; 1. Petri 5, 13) verfaßt sind, durch welche Christus seine Kirche gegründet (Ephes. 2, 20).

Die Gammlung des neutestamentlichen Kanons mar vor Allem Aufgabe der alt-katholischen Kirche, die auch vor allen späteren Sahrhunderten vorzugsweife dazu geeignet und befähigt war. Die Reinerhaltung desjelben, d. h. die fortgehende Controlirung dieser Arbeit, die Neberwachung, daß dem Ranon später nicht andere Schriften zugesellt werden (wie z. B. die Arokryphen des alten Testaments), und die Feststellung seines genuinen Tertes bis ins Einzelfte hinein, ift Aufgabe der gangen Rirche aller Zeiten. Damit ift ihr zur fortwährenden Aufrechterhaltung ihres Glaubens eine historisch-kritische Thätigfeit auferlegt, die nimmer raften kann und darf. Bur Löfung dieser Aufgabe bedarf sie zwar der Erleuchtung durch den heiligen Geift, aber nicht der apostolischen Inspiration. Gott thut feine Munder, wo dieselben nicht nothwendig find. Darum bedarf die Rirche dazu weder eines besonderen Prophetenthums, noch irgendwelcher apostolischer Nachfolger, noch einer apostelaleichen Hierars die. Sie ift auf ihre eigene Arbeit angewiesen, ju welcher der in ihr wohnende und wirkende beilige Geift mit feinen Rraften und Gaben vollkommen ausreicht.

Ł

Deshalb beruht die den Kanon sammelnde und ihn rein er-

haltende Thatigkeit der Kirche nicht auf munderbarer (charismatischer) Inspiration; wol aber ift fie von der allgemein-menschlichen Geistesthätigkeit insofern zu unterscheiden, als sie im letten Grunde ein Berk des in der Kirche wohnenden, fie durch alle Sahrhunderte gleichmäßig und doch verschieden leitenden, und feine eigenen Erzeugniffe anerkennenden Beiftes Chrifti ift. Diefer Beift allein fest fie in den Stand, die Beifter zu prufen, um die durch ihn gewirkten Erzeugnisse von der Menge apofryphischer Schriften zu unterscheiden; und er erleuchtet sie, auf daß sie unter den verschiedenen Erfahrungen, die sie in ihrem Buge durch die Welt macht, der einzelnen Bestandtheile des Ranons immer unerschütterlicher gewiß und froh wird. Wie das Licht zwar nur da gesehen werden fann, wo es scheint, immer aber lediglich durch das lichterfüllte Auge, jo auch das Beilelicht, das uns in der Schrift leuchtet, nur durch bas Glaubensauge. Und wie das leibliche Seben von uns gelernt werden muß und zwar durch das Sonnenlicht felbst, das wir sehen, so lernt die Rirche auch dos geiftliche Seben des in der Schrift ausgegoffenen heiligen Lichtes nur auf dem Wege der entsprechenden, durch die Sonne der Schrift erleuchteten Erfahrung.

Gegen diese Leitung durch den heiligen Geist spricht auch nicht, daß die Kirche anfangs in Bezug auf einzelne Bücher des Reuen Testaments geschwankt hat. Theils handelt sichs hierbei gar nicht um ein unmittelbares Eingreisen von Seiten des heiligen Geisstes, sondern nur um Leitung durch denselben — denn auch die Sammlung der Schrift ist ein gott menschlich es Wert, wie die Entstehung ihrer einzelnen Bestandtheile ein gott menschliches — theils sind darum auch nicht alle Schriften gleichermaßen hist orisch kanonisch, sondern einzelne wers den erst allmählich kanonisch, sei es auf dem Wege der sortschreitenden Anerkennung ihres apostolischen Ursprungs, sei es

auf dem Wege der innern Erfahrung der Kirche (Homologumena. Antilegomena). Bur bistorischen Feststellung des neutestamentlichen Ranons hatte die alte Rirche vor Allem den Beruf, benn fie ftand der apostolischen Zeit am nächsten, und in ihr war jene firchliche Tradition noch am frischeften und reinsten, ohne welche der Kanon nicht gesammelt und fixirt werden konnte. Die wahrhaft großartige und gewiffenhafte Arbeit, die fie durch biefe Sammlung vollbracht, und der Dienft, den fie durch dieselbe der Kirche aller Zeiten geleiftet, überragt bei Weitem Alles. was wir fonst noch auf bem Gebiete der Lehre, des Gultus, der Bucht und der Verfassung biefer Kirche zu danken haben. Die alte Kirche, mag fie auch hier oder da Solz, Beu und Stoppeln auf jenem Grunde gebaut haben (1. Cor. 3, 11 ff.), hat doch bei jener Arbeit so sehr den geschichtlichen Borrang vor der Kirche der späteren Beiten, daß, mas der alt-katholischen Kirche in irgend welchem Grade zweifelhaft war, feine fpatere Beit hift orifch = kanonisch gewiß oder gewisser machen kann, benn es fehlt ihr bas unersethbare vekumenische Zeugniß jener Kirche. Wol aber vermag es die Rirche der fpateren Beiten, daß ich fo fage, auf geist lich : kanonischem Wege, d. h. hauptfächlich aus innern Gründen und auf dem Bege ihrer geiftlichen Erfahrung durch die Jahrhunderte. So ift uns 3. B. der Brief an die Bebraer, obwohl er ursprünglich zu den bezweifelten Schriften (Antilogomena) gehörte, mehr und mehr ein nothwendiges Stud des Kanons geworden. Und die Offenbarung Johannis, die gleichfalls in der alten Kirche streitig war, gilt uns jest mit vollem Recht als unentbehrlicher und nothwendiger Abschluß des neutestamentlichen Schriftgangen.

Da wir aber keine apostolische Garantie für die ganze vorliegende Sammlung der R. T-lichen Schriften haben, sondern nur die, ob auch höchst zuverlässige, der Tradition der alten



Rirche, jo fann auch jene fritische Thatigkeit nie gang aufhören, fondern muß von der Rirche aller Zeiten fortgesett werden. Zwar gehört die Kirche nicht zu benen, die immerdar lernen und doch nicht zu der Erkenntniß der Wahrheit fommen können (2. Timoth. 3, 7), sondern sie hat gelernt, und das Gelernte nothigt und befähigt fie, in allen Epochen weiter zu lernen. Das ist eine Arbeit, die fie fortwährend zu leiften hat und leiftet, so lange fie hier wallt. Der von der alten Kirche mit hobem Ernft und größter Sorgfalt vollbrachten Arbeit ift fie volles Vertrauen schuldig; sie kann und wird mit der vollen Glaubensfreudigkeit und mit der Erwartung an den Kanon gehen und ihn gebrauchen, daß in demfelben nicht durch Unfunde oder gar durch Betrug auch solche Bestandtheile aufgenommen sind, die der avokrnubis ichen oder nachapostolischen Literatur angehören. Deshalb aber werden wir auch der alten Kirche darin beitreten durfen, daß nicht allen kanonischen Schriften ein gleicher Grad von biftorifcher Kanonicität zufommt,

Demgemäß ist auch die fortgesetzte kritische Thätigkeit der Virche angezeigt. Auch von der Kirche gilt jenes Wort Luthers, das er von dem Christen sagt: sie ist immer im Werden, nimmer im Gewordensein. Gerade weil die Kirche den heiligen Kanon hat, der ihrem Glauben feststeht, ist es Aufgabe der biblischen Theologie, sowohl jenes kritische Princip als ein evangelisch-firchliches immer aufrecht zu erhalten, als auch den Sinn für das Kanonische auszubilden, zu läutern und zu erhalten, im Gegensatz zur Hyperkritik, wie zur Unkritik. Nur ein seiner selbst nicht klarer oder ungewisser Glaube kann das bestreiten. Doch wird sich die Aufgabe der gegenwärtigen Kritik von der der alten Kirche besonders in zwei Puncten unterscheiden. Erstens hinzichtlich der Aufgabe; denn sie hat es, mit sehr wenigen Ausenahmen (wie etwa dem 2. Brief an Timotheus und dem 2.

Brief des Petrus), nicht mehr mit der Kritit der einzelnen Bucher selbst zu thun, sondern weit überwiegend mit der Textfritif (f. den Vortrag von Mühlau), und demgemäß über mögliche, durch die Abschreiber veranlagte Lucken oder Interpolationen, über die Menge von Schreibverseben zu entscheiden, furz über Fehler, von denen der gangbare Tert (textus receptus) wimmelte. Ferner aber hinfichtlich der Methode, da fie mit größeren Silfsmitteln und einem feineren Sinn und Sprachgefühl gerade für die Kritit aus inneren Grunden ausgeruftet ift. Aber je schwieriger und verantwortungevoller diese Aufgabe ift, um fo mehr Gewissenhaftigkeit fordert ihre Lösung; und erft wenn fich mit der fritischen Freiheit die ernste driftliche Gewissenhaftigfeit verbindet, fann sie sich als eine echt kirchliche Arbeit und als ebenburtige Fortsetzung der fritischen Thatigfeit der alten Rirde ansehen. Das find Anschauungen, die nicht wider ben Glauben find, sondern aus ihm stammen, und zu denen gerade der Respect vor der heiligen Schrift, nicht aber der Abfall von ibr, die echt kirchliche Theologie bewegt.

In der Folgezeit, namentlich im Mittelalter, überwucherte die Tradition fast ganz die beilige Schrift. Statt daß die Kirche, nach Feststellung des Kanons, von sich und ihrer Ueber- lieferung im Verhältniß zum Kanon hätte sagen müssen, wie einst Iohannes der Täuser von sich in seiner Stellung zu Christo: ich muß abnehmen, aber die Schrift zunehmen, ging sie ihre selbsterwählten Wege und machte die Reformation nothwendig. Dieselbe ging, hinsichtlich des Kanons, wieder auf die alt-katholische Kirche zurück. Luther nennt die Homologumena und unter ihnen namentlich das Evangelium Iohannis, den Brief an die Kömer und den ersten Brief Petri die rechten evangelischen Hauptbücher; diese "soll sich seder Christ so gemein machen, als das tägliche Brod" (14, 104). Dagegen spricht er

1

ein hartes, furzsichtiges und übereiltes Urtheil über mehrere Antilegomena aus, welches er gewiß nicht gewagt hatte, wenn biefe Schriften von der gangen alt . fatholischen Lirche als fanonisch anerfannt gewesen waren. Sein bezügliches Urtheil, wie es einerseits seine freie Stellung zur Kanonfrage documentirt, fo gehört es andererseits zu denjenigen, von benen er selbst fagt: "Chriftus trage und dulbe uns, und befreie uns endlich auch von uns felbst" (12, 2375); es ift dasselbe auch (mit Recht) nicht von der lutherischen Kirche angenommen worden. Dagegen banbelten nach bift orischem Recht Manner wie Flacius. Chemnit und unter unfern alten Kirchenordnungen die Strafburger v. 3. 1598, wenn fie an dem alt-firchlichen Unterschiede zwischen Homologumena und Antilegomena festhielten 1). Der fpater folgende Pietismus war am wenigsten bagu geeignet und geneigt, die Frage wieder auf den historisch-firchlichen Boden au ftellen; und der Rationalismus versubjectivirte fie gang und unterwarf die Kritik dem bloßen Bernunftprincip.

Aber jener, besonders von Chemnitz eingeschlagene und energisch geltend gemachte historische Weg (die testificatio ecclesiae primitivae) — so sehr er uns auch den apostolische Ursprung der heiligen Schriften und ihre Geltung in der Kirche der ersten Jahrhunderte bezeugt — kann nicht den entscheidenden Grund für den Glauben der Kirche an die normative Autorität der heiligen

4

Schrift bilden. Denn jedes noch fo feststehende historische Bengniß führt bloß zur menschlichen Ueberzeugung, daß die Schrift apostolischen Ursprungs fei, reicht dagegen gang und aar nicht aus, den Glauben, der nicht an die Apostel, sondern an Christum glaubt, mit feiner ihm eigenen Festigfeit und Vollgewißbeit zu begründen und zu erhalten. Die Rirche mußte immer von Reuem auf die historisch = fritische Unterfudung eingeben, um ihres Glaubens gewiß zu werben; das hieße aber den Glauben auf den Sand menschlichen Thuns grunden und ihn nicht auf den Fels ftellen. Bielmehr ruht der Glaube auf der erft aus dem aufammenhangenden Inhalt ber Schrift bervorgehenden Gewißheit, daß das Wort der Apostel Gotte 8 Wort in urkundlicher Geftalt sei: und zwar nicht bloß diese ober iene Schrift, fondern biefes fanonische Bange von beiligen Schriften, welches die Rirche durch eine ernfte fritische Thatigkeit gesammelt und festgestellt hat, für die nicht allein ber historische Nachweis maßgebend war, daß eine Schrift apo. ftolischen Ursprungs sei, sondern auch die durchgreifende Geltendmachung ihres Verhältniffes zur Gloubensregel (regula fidei). (S. den oben S. 7 angeführten Ausspruch Luthers).

Das ift also die theologische Aufgabe: nachzuweisen, daß die Sammlung heiliger Schriften einen geschlossenen Organismus bilbe, in welchem sich jedes Glied als ein mehr ober weniger bedeutsamer Bestandtheil ausweist und welcher als Ganzes der Aufgabe völlig genügt, der Kirche auf ihrem vielverschlungenen Wege durch die Jahrhunderte eine zuverlässige und ausereichende Norm und Nichtschnur zu sein. Wenn einzelne kleinere Schriften nicht diesem Zwecke dienen sollten, so ware das nur ein Beweiß mehr für die Nichtigkeit der alt-kirchlichen Unterscheidung zwischen proto- und deuterokanonischen Schriften. Denn

<sup>1)</sup> Pendet enim — sagt Chenniß (examen concilii trident. I, 1, p. 75) — tota haec disputatio a certis, sirmis et consentientibus primae et veteris ecclesiae testisicationibus; quae, ubi desunt, sequens ecclesia, sicut non potest ex falsis sacere vera, ita nec ex dubiis potest certa sacere sine manisestis et sirmis documentis. — Unsere tirchsichen Besenntnißschriften enthalten — sehr richtig — seine Ausgählung der kanonischen Bücher, wie mehrere resormirte Besenntnisse (die Gallicana, Belgica, Anglicana) thun. Unsere altsirchsichen Dogmatiser aber geben sene Eusebianische Unterscheidung auf, weil sie, zum Theil unter Bernachlässigung des testimonium externum, besonders des internum testimonium betonen.

damit will ja nur gesagt fein, daß aus den letteren Schriften nicht mit absoluter kanonischer Gewißheit und Autorität ein driftliches Dogma zu begründen fei, und daß ihnen in diefer Beziehung nur eine bedingte (auxiliare) Bedeutung gutomme. Dagegen murde fich praftisch der Unterschied ziemlich ausgleichen, obgleich es Niemandem in den Sinn kommen wird, 3. B. den 2. und 3. Brief bes Johannes oder den des Judas mit dem an die Römer zu parallelisiren. Jener Rachweis aber, daß die Sammlung einen geschloffenen Organismus bilbet, wird fich führen laffen : und die Kirche ift feit Rovven im vorigen Jahrhundert ("Die Bibel ein Werk der gottlichen Beisheit"), besonbers aber feit v. Sofmann's Arbeiten auf tem beften Wege, ihn zu liefern.

Doch dies mare immer nur ein rein wiffenschaftlicher, annaberungswife giltiger Beweis, auf tem ter driftliche und firchliche Glaube nicht ruben kann und auch thatfächlich nicht ruht. Vielmehr gründet fich dieser auf die unmittelbare, durch den heiligen Geift gewirkte Erfahrung der Rirde und des Ginzelnen, auf dem richtig verstandenen testimonium internum Spiritus sancti. Diefes Beugniß beruht nicht auf dem fubjectiven "Gindrud" von der Beilstraft einzelner Schriftstellen ober Abschnitte, sondern auf der Ginftimmigkeit des in der beil. Schrift urfundlich niedergelegten Wortes Gottes mit dem in der Rirche gepredigten und an den herzen der Gläubigen fich bezeugenben Evangelium. Durch diefe brei Beugen erweist sich fort und fort der heilige Geift in der Chriftenheit und verbürgt uns in ihrem Busammenschluß die Wahrheit und Bewißheit des durch ihn Bezeugten. Diefes Zeugniß ift gang zweifellos und überwiegt weit, wie jede menschliche Beweisführung, so auch alle menschliche Begenrede. Es ift so gewiß,

wie das Sonnenlicht, das uns erleuchtet und warmet. Mit Recht haben daber unfere alten Dogmatifer von Joh. Ger. hard an ein so großes Gewicht auf bas testimonium Spir. S. gelegt, wenn fie auch jenes historische Zeugniß und den heilsgeschichtlichen Zusammenhang des Schriftganzen nicht gebührend zu würdigen wußten.

Diefes Bengniß, auf welches auch Luther bas entscheidende Gewicht legte, besiegelt uns Gottes Wort in der heil. Schrift, sowol in seiner Uebereinstimmung mit dem Worte Gottes in der Rirche und in der Erfahrung des einzelnen Gläubigen, als auch in seinem Unterschiede von dem letteren, firchlichen, von bem Ginzelnen erfahrenen Worte bes evangelischen Zeugniffes. das fich immer an der Schrift normiren laffen muß und, wo es rechter Urt ift, thatfächlich auch normirt.

Denn daß das Schriftwort aus der Zeit des apostolischen grundlegenden Anfange ftammt, das gibt ihm den weitaus überragenden Borgug bei Allen, die an das Beugniß des beiligen Geiftes von Chrifto glauben. Die Gewißheit diefes Borgugs bildet selbst ein wesentliches Moment feines Beugniffes (bes testimonium Sp. S.). Und derselbige Geist hat auch für die Rirche den Ranon der heiligen Schrift gebildet. Er bezeugt und bewährt ihn als ein Ganges in dem welthiftorischen Beruf ber Rirche und in ihrer Gesammterfahrung, die fie bisher aemacht hat. Er führt fie fort und fort in das Berftandnig der Schrift ein und lehrt fie, aus dem Busammenhange des Gangen bas Gingelne richtig verfteben und werthen. Denn die Deutlichkeit (perspicuitas) und Bollftandigkeit (sufficientia) der Schriftoffenbarung wird ber Rirche nur dann gewiß, wenn der heilige Beift fie befähigt, fraft der Selbstauslegung der Schrift (semet ipsam interpretandi facultas), gemäß der Glaubensanalogie diefelbe fur das Befenntnig und lebendige Beugnig des

Evangeliums zu verwerthen. Kurz, er versiegelt ihr die Schrift als Ein Ganzes, das ihr von Gott auf ihrem dornenvollen Lebenswege hienieden geschenkt ist. Diese Vollgewißheit hat die Kirche, und derselben bedarf sie für ihren Glauben. In ihr festgewurzelt, kann sie alle anderen historischen und kritischen Fragen getrost der Wissenschaft überlassen, deren Aufgabe es ist, den Kanon in seiner ursprünglichen Gestalt immer neu aufrecht zu erhalten und zu bewähren und den Text desselben immer mehr zu läutern.

Bas aber die Inspiration anlangt, so reden wir mit Recht 3. B. von der fünftlerischen Inspiration auf dem Gebiete bes natürlichen Lebens. Bon diefer sich auf dem Schöpfungs. gebiet kundgebenden Begeisterung ift aber die christliche Inspiration oder Erleuchtung überhaupt, wie sie fich etwa in der Predigt erweift, wol zu unterscheiden. Denn jene gehört jum Gebiete ber Schöpfung, biefe zu dem der Erlöfung, und ift Wert des heilsaneignenden heiligen Geiftes. Bon der letteren, die der 'driftlichen Beilsordnung innerhalb der Rirche angehört, unterscheidet fich - und zwar nicht bloß graduell, sondern eigen= artig - die fpecififche Inspiration der Berfasser der heiligen Schriften. Wir konnen fie die heilsokonomische nennen, da fie auf das engfte mit dem heilsgeschichtlich fortschreitenden Bunder der Offenbarung zusammenhängt und selbst eine wunderbare (charismatische) That des sich offenbarenden Beilsgottes ift. Sie bezieht sich sowol auf die reproductiven (historischen) als auf die überwiegend productiven (lehrhaften) Beftandtheile des Kanons; benn im Grunde find alle kanonischen Schriften hiftorisch. Wie nun die (charismatische) Inspiration von dieser grundlegenden Offenbarung begrifflich unterschieden sein will, deren vorläufig abschließendes Product sie bildet, so auch von der allaemeinen driftlichen Erleuchtung, fei es daß man die Inspiration als

ben einzigartigen Höhepunkt berselben faßt, oder aber als auf einer besonderen außerordentlichen Gnadengabe beruhend (1. Cor. 12).

Dar aus geht hervor, daß diejenige Auffassung der Inspiration abzuweisen ift, die ihren Offenbarungs-Charakter verwischt und schmälert, indem sie dieselbe in die Rategorie naturlicher Geiftesprocesse herabzieht. 3war ist die Inspiration nicht die Offenbarung felbit, fondern nur eine Art und Form berfelben. Aber fie hangt nothwendig zusammen mit dem das Reich Gottes heilsgeschichtlich begrundenden Beruf der Propheten und mit der besonderen, die Rirche Christi begrundenden Aufgabe der Apostel als der Dragne der göttlichen Offenbarung, fo daß ihre Berkundigung der Seilswahrheit nicht mehr der menschlichen Trübung ausgesetzt war: die mundliche sowol als die schriftliche, welche ihrer Natur nach eine besondere Concentration des Geistes in Anspruch nimmt. Sie beruht auf der ihnen zu Theil geworbenen außerordentlichen Gabe des heiligen Geiftes (Joh. 20, 21, 22) und will deshalb nicht etwa als eine bloß leitende (birigirende) Thatigkeit diefes Geiftes, sondern als eine beftimmende, treibende, causative gefaßt sein (2. Petr. 1, 21). Denn fie besteht in einer so innigen Bermablung, so lebendigen, die Freiheit nicht zerftorenden Busammenschließung des göttlichen Weiftes mit dem menschlichen, daß in ihr sowohl die Einheit beider Seiten, als auch die Unterscheidung derselben gesett ift. Dagegen ift gleichermagen die Mechanifirung (amanuensis, tabellio), wie die Naturalisirung dieses Buftandes auszuidließen und abzuweisen. Das Berhaltnig ift zumal ein vollfommenes Gebundenheits. und Selbständigkeits- Verhaltniß, d. h. die heilige Schrift ift wie die Offenbarung felbft, von der fie zeugt, durch und durch gottmenschlich, so daß wir in ihr qualeich unmittelbare Erzeugniffe des heiligen Geiftes, und doch echt menschliche Schriften vor uns haben.

Bon bem letteren überführt uns auch der flüchtigfte Blid auf die heiligen Schriften. Sie find nicht dictirt, sondern ftammen aus der eigenen Neberlegung ihrer Berfaffer (Luc. 1, 1 ff.). beren Individualität, sowol in der Conception der Bedanken, als in der Ausführung und Darftellung, fich ausprägt, fo daß fich in jeder von ihnen der Charafter des Berfaffers erkennen läßt. Undererseits aber überwaltet alle diese Schriften Gin Geift und perbindet fie alle durch Ginen Inhalt zu Ginem Endzweck, fo daß die göttliche Ginwirkung das Uebergreifende und Zusammen. haltende ist. Nach biefer Seite betrachtet, hat die Schrift nur Ginen Sauptverfasser, der sich in der freien Gelbstthätigkeit der menichlichen Verfasser und durch dieselben in mannichfaltigen Gaben. Stufen und Formen fund gibt. Daber die schlechthinige Einheit und die Ganzheit der Schrift trot deffen, daß fie im Berlauf von fünfzehn bis fechozehn Jahrhunderten gefchrieben ift, von gang verschiedenen Berfaffern, in verschiedenen Sprachen und gandern, und unter durchaus verschiedenen Berhaltniffen. Die hieraus zu Tage tretende sonderliche Wirkung des heiligen Geiftes ift zugleich eine nothwendige Forderung (Postulat) des Glaubens der Rirche an ihren Schriftkanon.

Die Inspiration, wie sie nach Gottes Heilswillen im idealen Sinne bei den Propheten und Aposteln sich vollzieht \*), setzt also Beides voraus, sowol das persönliche Stehen im Glauben und die amtliche Berufsstellung der heiligen Verfasser, als auch die besondere Wirkung des heiligen Geistes, die sie zur willigen Aufnahme seines Einslusses geeignet und geneigt macht und so ihre

freie Selbstthätigkeit wedt und leitet. Dieser Geist verbindet sich auf das Innigste mit den heiligen Schriftstellern, so daß sie dadurch nicht in Passwität, sondern vielmehr in die selbständigste Activität versetzt werden und zwar von dem ersten Antrich zum Schreiben bis zum Ende des Acts. Daraus erklärt sich auch die Irrthumlosigkeit der heiligen Verfasser in allen Angeslegenheiten des Heils, die durchaus freie Bewegung derselben in allen nebensächlichen und persönlichen Vorkommnissen des Lebens (Grüfse, Aufträge), und die etwa vorkommenden Irrthümer in historischer, chronologischer oder naturwissenschaftlicher Beziehung.

Jest erst kommen wir zu der Frage nach der Irrthums= lofiafeit der heiligen Schrift. Denn es ift ein schlecht supranaturaliftisches Berfahren, und schließt schon eine Berkehrung des vor= liegenden Thatbestandes in sich, wenn man die beilige Schrift als einen vom himmel gefallenen Coder einzelner Bahrheiten ansieht, und deshalb auch in durchaus abstracter Beife jene Frage obenan stellt, als ob sie a priori beantwortet werden konnte und nicht aus der Thatsache der Schrift felbst und ihrer Beschaffenbeit. Die heiligen Schriftsteller fteben auf der einen Seite da als Organe und Bengen bes hetligen Geiftes, auf der andern aber als Rinder ihrer Zeit. Diese Thatsache ber Einigung des gottlichen und menschlichen Geiftes ift so wenig befremdlich, daß wir in ihr vielmehr das bezeichnende Wefen des Chriftenthums überhaupt wiedererkennen. Gin Mufterium bleibt freilich auch bier übrig, aber fein fremdes fur das Gebiet des Chriftenthums, namentlich für das Berhältniß göttlicher Thätigfeit zur menfch. lichen Freiheit überhaupt.

Man erwarte nur nicht von der Schrift, die sich auf das Heistsgebiet beschränkt, etwas anderes, oder migbrauche sie zu Aufschlüssen über Dinge, die auf einem ganz anderen Gebiete liegen. Wie der Herr es abgewiesen, Schlichter in einer irdi-

<sup>\*)</sup> Einzelerscheinungen, wie sie die Schrift selbst z. B. bei einem Bisleam, Saul, Raiphas zc. erwähnt, bilden selbstverständlich Ausnahmen, gleichsiam frankhafte (pathologische) Erscheinungeformen berselben, nach welchen wir nicht den Begriff und die Idee der prophetischen und apostolischen Inspiration bestimmen durfen.

ichen Angelegenheit zwischen zwei Brudern zu fein (Lut. 12. 13, 14), so wurde er gewiß auch einen griechischen Philosophen abgewiesen haben, wenn dieser ihn um bas Beltspftem gefragt ober sich von ihm einen naturwissenschaftlichen Aufschluß erbeten hatte. Die Borftellungen der heiligen Schriftsteller von Raturerscheinungen (wie Aufgang und Riedergang der Sonne u. A.) sind durchaus geartet nach dem allgemein menschlichen empirischen Bewuftfein; und dabin gehören auch die hiftorischen Brrthumer. Solche Miggriffe find durchaus nicht gegen die Inspiration, sondern sprechen in ihrer Beise vielmehr fur dieselbe. Die Schrift, fage ich mit Bold, ift eben etwas Befferes als ein Buch ohne Kehler. Denn die gangliche Bermeidung folder Unrichtigkeiten in einzelnen Bebieten und Dingen, die mit dem Beil, feiner Gefchichte und feiner wahrhaftigen und glaubwurbigen Bezeugung nichts gemein haben, entspräche fo wenig bem Inspirations-Charafter der beiligen Schriften, daß fie vielmehr Die Inspiration überhaupt verdächtigen und das gottmenschliche Geprage ber beiligen Schrift, ja der gangen Offenbarung aufheben murde. Denn fie murde den heiligen Geift als einen folchen fund. geben, dem Beilegeschichtliches und Profangeschichtliches, Geift: liches und Naturliches einerlei mare, und bem die personliche Freiheit des Menschen nichts galte, da er überhaupt nur zwingen fann, nicht aber regierend leiten. Damit aber wurde die gesammte Offenbarung aus dem Gebiete des Geiftes zu dem des niederen Raturlebens berabaedrudt werden, d. h. in sich aufgehoben und beseitigt. Doch wollen wir die Möglichkeit, ja die Nothwendigfeit von Irrthumern nur auf den oben naber bezeichneten Bebieten, nicht aber auf dem Boden der Beileoffen= barung felbft behauptet haben. Gben deshalb konnen und durfen wir auch umgekehrt folche Stellen der heil. Schrift, die wir Rom. 8, 18 ff. von bem Berhältnif amischen dem Reiche

Gottes und der Natur handeln, keiner Naturwissenschaft preisseben; denn hier handelt es sich um die Vollendung des Reiches Gottes und um den schließlichen Einsluß des Heilsgottes auf die ganze Natur. Solche Schriftaussagen können von der Naturwissenschaft, die es allein mit der realen Natur, so wie sie gegenwärtig ist, zu thun hat, weder erreicht, noch durch sie erschüttert oder gar umgestoßen werden.

Endlich verbietet ber durchgängige Inspirations . Charafter ber beiligen Schrift jene mechanische unnatürliche Theilung von Inhalt und Korm. Geift und Sprache. Freilich mar auch bie ältere entgegengesette Unschauungsweise mechanisch, wornach ber beilige Geift die einzelnen Borter den Verfaffern vordictirt haben follte, so daß diese nur den Schreibgriffel bergaben. Bon diesem Standpuncte aus erklärte man den fehr fehlerhaften textus receptus für wortlich inspirirt, und behauptete selbst von der Sprache der Schrift, daß fie - weil eingegeben von dem heiligen Beift - bas ichonfte und reinfte Bebraifch und Griechifch fei. Bielmehr ift auch in der Schrift das Wort Gottes gang und gar Mensch geworben und hat Knechtsgestalt angenommen. Sie trägt, fage ich mit Dublau, das Bild deffen an fich, von dem fie zeugt. Darum aber muffen wir auch jene gang undurchführbare Trennung von Gedanken und Wort abweisen, die uns überdies wieder zur blogen Affifteng des heiligen Geiftes gurudführt und die Inspiration aufhebt. Der heilige Geift, welcher Die von ihm inspirirten Verfaffer jum Beilezeugnif ausruftet und bestimmt, läßt sie, je nach dem Mage ihrer Individualität. mit ber Sache auch den Ausdruck finden.

Deshalb muffen wir auch in Beziehung auf bas Berhältniß von Inhalt und Form wiederholen: die ganze Schrift durchweg, sprachlich wie inhaltlich, ist auf der Basis der Inspiration geschrieben, d. h. Alles in ihr ist aus biesem Rustande beraus entstanden, wenn auch nicht Alles gleichermaßen aus bem Centrum besfelben. Bir muffen alfo Beides zumal fagen: die beilige Schrift ift Wort Gottes, d. h. in feiner ursprunglichen, normativen und offenbarungsmäßigen Geftalt, unterschieden von allen anderen späteren driftlich gläubigen Schriften; und wiederum, fie enthält Wort Gottes, d. h. fie dedt fich nicht mit dem gangen und vollen Begriff des Gotteswortes, da auch das mundliche Selbstzeugniß der Propheten und Apostel, Chrifti und feiner Rirche Wort Gottes im Sinne des Evange. liums war und ift. (1 Theff. 2, 13; Gal. 1, 8ff). Jene beiden Kormeln widersprechen fich keineswegs. Der lettere Sat schlieft die volle Wahrheit des erften nicht aus, sondern bestimmt ibn nur naber und nimmt ihn gegen falfche Beschrankung in Schut. Wie wir den erften Sat, ben hauptfat, dem Romanismus mit seiner Tradition und dem Rationalismus mit seiner Bernunft gegenüberstellen, so setzen wir ihn burch ben zweiten, ben Silfsfat, in fein ihm eigenes Licht und schützen ihn gegen den streng reformirten Migverstand, nach welchem der Begriff "Wort Gottes" auf die heilige Schrift mit Ausschluß aller Trabition beschränkt werden foll. Auch die Schrift wird aufhören, wenn das Bolltommene erscheint; aber bes herren Bort bleibt in Emigfeit (1 Petri 1, 25).

Fragen wir nun nach dem eigentlichen Ertrag unserer Darlegung über die Kanonicität und die Inspiration der heiligen Schrift, so haben wir gesehen, daß wir in dem Kanon der beiden, unter einander fest und innig verbundenen Testamente einen gottgeordneten Organismus vor uns haben, in welchem alle verschiedenen Gaben und Glieder von demselben Geiste getragen und durchdrungen sind, und die erst alle zusammen vollständig die Offenbarung dieses Geistes zum Ausdruck bringen. In jedem Gliede dieses Ganzen läßt sich der heilige Geist herab zu der Eis

genthumlichkeit des Verfaffers, fo daß erft der Gefammtoraa= nismus mit allen feinen Saupt- und Rebengliedern die vollenbete ausdrucksvolle Geftaltung dieses ihn belebenden Geiftes ift. Bon feinem Buche in diesem wunderbar gefügten Bangen fann gesagt werden, daß es schlechthin überfluffig fei, wenn auch einzelne Schriften besfelben — wie im alten Teftament bas Buch des Jesaja und die Psalmen, im neuen das Evangelium des Johannes und der Brief des Apostels Paulus an die Romer - Saupt und Berg dieses Gangen genannt werden fonnen. Auch von diesem Organismus gilt das Wort des Apostels (1 Cor. 12, 20. 21): "Der Glieder find viele, aber der Leib ift Giner. Es kann das Auge nicht fagen zu der hand: ich darf bein nicht; oder wiederum das haupt zu den gugen: ich darf eurer nicht". Alle Schriften zusammen find erft der volle verkörperte Ausdruck des Geistes, der die Kirche leitet und zu ihr rebet, so daß fie auf ihrem langen und verwickelten Wege in fein Stadium der Entwickelung, in feine Lage gerathen fann, in welchem fie nicht aus der Schrift das erforderliche Licht, die göttliche Mahnung, den nöthigen Rath und Troft empfinge. Und was von der ganzen Kirche gilt, das gilt auch von iedem einzelnen Gläubigen.

Hierbei kommt aber Alles darauf an, daß wir nicht bloß die Schrift selbst zu uns reden lassen, sondern wie wir dies thun, oder wie wir sie auslegen und gebrauchen. So gewiß dies ohne lebendige und anhaltende Betheiligung des Subjects unmöglich ist, ebenso gewiß vermag auch der im Glauben Stehende nur im innigsten Zusammenhange mit der Gemeinde der Gläubigen und mit ihrer schriftgemäßen Glaubensanalogie (Röm. 12, 7), in den Schrift in halt und I uf ammenhang einzudringen. Sonst gewinnen wir im besten Falle nur disjecta membra, d. h. nur zufällige Bruchstücke, aus denen wir selbst uns irgend ein

Ganzes zu machen suchen. Denn daß Etwas überhaupt "in der Bibel steht", das thut es noch ganz und gar nicht. Es steht auch in ihr: "es ist kein Sott", aber — sagt sie — die Thoren sprechen es in ihrem Herzen (Ps. 14, 1). Auch ist die Bibel weder ein talmudischer Gesetzescoder, noch irgend ein Zauberbuch voll wunderbarer Einzellehren. Vielmehr gilt es in sie als ein Ganzes und zwar in ihrem Sinn und Geiste einzudringen, um das reine Gold ihres Wahrheitsgehaltes zu Tage zu fördern. Mit dem bloßen: "Es stehet geschrieben" kann unsäglicher, abergläubischer und ungläubiger, Mißbrauch zum Schaben der Seele getrieben werden. Das sehen wir an allen Secten, die für ihre Sonderzwecke und Irrlehren die Bibel plündern.

Auch der Teufel fann fich auf die Schrift berufen, wie wir aus der Bersuchungsgeschichte (Matth. 4, 1 ff.) wiffen. Borin aber besteht der Unterschied, wie ber Teufel und wie Chriftus das "Es ftebt geschrieben" ins Feld führt und verwerthet ? Der Teufel reißt Einzelnes aus dem Zusammenhange und verstümmelt fo die Schriftausfage. Chriftus führt es in bem richtigen Zusammenhange an, wie er auch sonst barauf hinweist, daß man forfchen folle in der Schrift, die von ihm zeugt und in ihm sich erfüllt (Joh. 5, 39; Luc. 4, 21). Go hat er felbit den armen, hoffnungelofen, doch frommen Emmausjungern die Schrift geöffnet, indem er von Mofes und den Prophe= ten anfangend, ihnen die Schrift auslegte, bie von ihm gesagt war (Luc. 24, 25 ff.). Wer also in die Schrift eindringen will, fei es auch mit subjectiv glaubigem Bergen und in frommer Gefinnung, ohne daß er in Chrifto und feinem Geifte das Einzelne aus dem Gangen ber heilsgeschichtlichen Reichs. offenbarung Gottes zu verfteben und zu erklaren bestrebt ift, ber ift auf einem falschen Wege und läuft als aufs Ungewiffe (1. Cor. 9, 26).

Ja, ein Solcher bewegt sich, trot aller angeblicher "Eindrücke" und ferneren Empfindungen, nur zu leicht in eigenwilliger subjectivistischer Willfür, und läuft gerade Gefahr, auf den
Weg der falschen Gnosis zu gerathen. Denn worin unterscheidet sich in Betreff der Stellung zur heiligen Schrift die wahre
und die falsche Gnosis? Seit jeher hat die letztere das Einzelsubsect (das fromme oder speculirende) und dessen "Bedürfniß", statt zum auf nehmenden Factor, zum maßgeben:
den dafür gemacht, was man aus der heiligen Schrift heraus—
oder in sie hinein deuten will. Die Verkennung oder willkürliche
Berreißung des heilsgeschicht den Zusammenhanges ist
von je her ein Kennzeichen des sektirerischen Pietismus oder
schwarmgeisterischen Gnosticismus gewesen: möge man sich das
nun aus dem einseitigen und krankhaften Erbauungsbedürsniß
oder aus dem falschberühmten Weisheitsdünkel erklären.

Wenn aber der biblische Theologe, stehend im Glauben und im Dienft der Rirche des Evangeliums, ausgeruftet mit den iprachlichen und geschichtlichen Voraussetzungen, aus dem Gelbftzeugniß der heiligen Schrift, d. h. aus ihrem heilsgeschichtlich fich bezeugenden, das Ginzelne im Lichte des Gangen erfla. renden Busammenhange heraus, in ein tieferes, gläubiges Schriftverständniß einzudringen sucht: wo ist da auch nur eine Spur davon zu finden, daß man im Intereffe einer falichen Gnosis, das fromme oder gar das wiffenschaftlich raisonirende Subject jum Kriterium deffen erhebt, mas die Schrift wirklich als Heilswahrheit lehrt und lehren will? Das foll ja eben, auch nach Bold's bermeneutischem Ranon, die Schrift felbft durch ihre zusammenhängende Selbstaussage bezeugen; und das ift auch wesentlich nichts anderes, als die altdogmatische semet ipsam interpretandi facultas, der sich selbst auslegende Charakter der beiligen Schrift. Wir muffen doch zu verfte ben fuchen, mas fie

wirklich fagt, d. h. in ihren Busammenhang zu dringen beftrebt fein mit allen eregetischen und biblisch-theologischen Mitteln. Wenn uns also 3. B. Abraham, der Bater des Glaubens, eine fo hoch bedeutsame Personlichkeit wird, ohne die wir die Schrift= mahrheit überhaupt nicht verstehen konnen; oder wenn uns die wirkliche Eriftenz eines perfonlichen Teufels gerade gewiß wird aus dem Busammenhange der Bersuchungsgeschichte des herrn mit der Adams: fo find das doch nicht Früchte einer falschen, irreleitenden Onofis, fondern des Glaubens an das Wort Gottes in der heiligen Schrift, die uns zu folcher Auffassung nöthigt durch das Gewicht, das fie darauf legt. So wird der Chrift, insbefondere der gläubig in den Schriftzusammenhang eindringende Theologe in lebensvoller Beise an Gottes Wort gebunden. Dasfelbe wird ihm nicht nur ein Erbauungsbuch für gehobenere ober gedrudtere Stunden und Beiten dieses Lebens, auch nicht eine äußerlich gesetzliche Borschrift, an die er fich, lediglich weil es "geschrieben fteht", angstlich und außerlich klammert, sondern eine leben volle, fein Gewiffen bindende Autorität, (Bgl. v. Dettingen in feiner Schrift: Antiultramontana 1876, S. 66 ff.). Lebensvoll, bindend und freilaffend zumal, ift diefe Autorität, weil fie das, mas fie fagt, durch ihre zeugende und überzeugende Rraft der Gemeinde Chrifti und in ihr dem einzelnen gläubigen Schriftforscher und Schriftleser jum Berftandnig bringt und das Berg und den Willen bewegt (Bebr. 4, 12).

Schließlich nur noch ein kurzes Wort über den erhaulichen Gebrauch der heiligen Schrift. Wird die Erbauung im Sinne des Pietismus gefaßt, als besondere Erregung des frommen Gefühls, so möchte Spener nicht so Unrecht haben, wenn er behauptet: drei Quart der heiligen Schrift sei unerbaulich. Faßt man dagegen die Erbauung im Sinne der Schrift selbst, wor-

nach sie die Gründung, Erhaltung und Förderung des Christen in der lebendigen und allumfassenden Heilswahrheit auf dem Grunde Christus (Ephes. 2, 20 ff.) in sich schließt, so hat schon August in gesagt, daß wir in der Schrift Alles sinden, was den Glauben, die Hossmung und die Liebe betrisst (de doctr. christiana II, 9). Darum wird auch der Christ zu seiner Selbsterbauung die Schrift emsig und treu lesen und ihrer sleißig gebrauchen, auf daß sie ihm mehr und mehr werde seines Fußes Leuchte und ein Licht auf allen seinen Wegen, in Freud und Leid. Aber niemals hafte er bloß an einzelnen Aussprüchen; namentlich behandle er sie nicht wie einen Fetisch und mißebrauche sie nicht zum Losen, sondern suche immer mehr und mehr in das Ganze der Schrift zu dringen.

3ch habe bei meiner Auseinandersetzung besonders die Stellung ins Auge gefaßt, welche die firchliche Theologie zur beiligen Schrift einzunehmen, und die Aufgabe, welche fie dabei ju lofen hat; benn auch die Schrift weiß, im Gegensat jur falschbewährten Gnosis (1. Tim. 6, 20), wie von dem dien diene σοφιας, dem Worte der Weisheit, so auch von einem λόγος γνώσεως. dem Worte der Erkenntniß (1. Cor. 12, 8), mithin auch von einer theologischen Erkenntnigaufgabe zu reden (vgl. 1. Cor. 13. 2; Col. 2, 3. 4. 8.) Aber - fage ich mit Bold und bin dabei der vollen Buftimmung Mühlau's und aller Facultats: glieder gewiß - "der Glaube der Rirche an die Schrift (und ber Gebrauch derfelben von den Gläubigen) hängt nicht davon ab, ob ein Beweis für ihre normative Autorität gelingt, sondern ist vorhanden vor jedem derartigen Beweiß. Die Kirche braucht nicht erft auf die Ergebnisse der theologischen Unterfuchung zu marten, um ihres Glaubens an die Schrift froh gu werden".

Gott gebe uns in Gnaden, daß auch wir von unserer theologischen Arbeit im Dienste des Herrn sagen dürsten, daß sie nicht beruhe auf "vernünstigen Reden menschlicher Weisheit, sondern Erweisung des Geistes und der Kraft", auf daß der Glaube in Allen, denen zu dienen wir berufen sind, bestehe "nicht auf Menschen Weisheit, sondern auf Gottes Kraft".