# Verhandlungen

der gelehrten

# Estnischen Gesellschaft

zu Dorpat.

Fünfter Band. - Viertes Beft.

Dorpat, 1869.

Gedrudt bei S. Laatmann.

(In Commiffion bei Eb. Soppe)

# Quellen und Realien

des

# Kalewipoeg

n e b st

## Varianten und Ergänzungen

bon

G. Blumberg.

Mit einer Rarte ber Spuren bes Ralewiben und ber Funborte ber Sage.

Dorpat.

Drud von Beinrich Laafmann. 1869. Bebrudt auf Berfügung ber gelehrten eftnischen Befellschaft.

(Nr. 3.)

Dorpat, ben 4. Juni 1869.

Dr. Leo Mener, Brafibent.

# Inhalt.

|      |                                                                | Seite  |
|------|----------------------------------------------------------------|--------|
|      | Ginleitung                                                     | 1 - 2  |
| I.   | Die Literatur der Sage vom Kalewipoeg                          |        |
| II.  |                                                                | ***    |
| III. | Ueber die Kreugwald'sche Bearbeitung der Sage und ihre Quellen |        |
| IV.  |                                                                |        |
|      | Das Mythologische                                              | 2139   |
|      | Das Geographische                                              |        |
|      | Das Ethnographische u. Culturhistorische                       |        |
| v.   | Barianten und Ergänzungen                                      | 81—93. |
|      | Register                                                       |        |

Unmerfung. Das bunfte o ift burch o bezeichnet worden, weil fein anderer Charafter bafur in der Officin borhanden war.

# Einleitung.

Die Theilnahmlosigkeit und theilweise Ungunst des Bublicums, welche schon vor und bei der Beröffentlichung der Ralewipoeg-Sage fich zeigten, gehören auch gegenwärtig noch zu den unüberwundenen Standpunkten. Damals lockte die Aufforderung durch geneigte Mittheilungen das Unternehmen fördern zu helfen in öffentlichen Blättern Aeußerungen hervor, die das ganze Unternehmen und die dabei Betheiligten von verschiedenen Seiten in ein ungunftiges Licht zu stellen sich bemühten, und noch jest find die Stimmen nicht verftummt, die — ohne tieferes Eindringen in den Sachverhalt — mur von Macpherson'schem Lug und Trug redend ihre schlechten Wite wohlfeil anzubringen wiffen; während von der andern Seite wiederum ein ganglicher Mangel an Interesse die Hauptschuld daran trägt, daß in den verfloffenen zwölf Sahren in der Erforschung noch unbekannt gebliebener Bruchstücke der Sage fein Schritt vorwärts gemacht worden ift. Dem Berausgeber, herrn Dr. Kreutwald, ist die Zusammenstellung der vielen zerstreuten und äußerlich wenig zusammenhängenden Glieder der Kalewisage in sofern wohl gelungen, als wir den Lebenslauf und einen Theil der Abentener des Eftnischen Nationalhelden in der Sprache und dem Mythmus des Bolksliedes jeht vor uns haben und zwar zu nicht geringem Theil

in wortgetreuer Relation, wie der Bolksmund diese Trümmer der alten Heldensage ausbewahrt hatte; aber es dürsten noch gegenwärtig manche unbekannte Mittelglieder sich auftreiben lassen, wodurch der Neubau eine vollkommenere Gestaltung gewönne, wenn sich geeignete Männer fänden, die den Spuren der Sage nachgehen wollten. Solche Forschungen, nach dem glänzenden Beispiel des Dr. Clias Lönnrot ausgeführt, würden nicht bloß in den Augen der Nichtkenner der Sprache und des Bolksliedes der Esten die Aechtheit des Beröffentlichten darthun (die wirklichen Kenner haben nie daran gezweiselt), sondern zugleich durch neue Funde manche von den vielen Lücken ausfüllen.

Sollte es dem Verf. dieser Zeilen gelingen, durch nachfolgenden kleinen Beitrag in unseren baltischen Landen das Interesse für diesen Sagenkreis von neuem anzuregen, oder gar einen Fingerzeig abzugeben, welche Wege bei etwa vorkommenden Nachforschungen einzuschlagen wären, so sähe er dadurch seine kühnsten Erwartungen übertrossen. Mit dem Faden der Sage und den mythologischen und geographischen Realien derselben in der Hand, dürste es nicht allzu schwer werden, auf den angedeuteten Fußstapsen die Fundgruben aufzusuchen, die — je abgelegener vom lebhasten Verkehr — desto ergiebiger sich zeigen würden. In der Abgeschiedenheit sindet häusig die Erinnerung das beste Feld zum Gedeihen ihrer Saaten. Der Gewinn aber aus einer solchen Nachlese könnte für die genauere Kenntniß des Estnischen Allterthums von nicht geringen Folgen werden.

Dorpat, Mai 1869.

Der Verfasser.

#### I.

## Die Literatur der Sage pom Kalewipoeg.

Inland v. Jahre 1836, Nr. 32. Schüblöffel, G., Sagen von Kaalem's Sohn.

Urgeschichte des estn. Bolksstammes von Prof. Dr. Fr. Kruse. Mostau 1846.

Dr. Fählmann's Mittheilungen über den Ralewipoeg. S. 175 u. f.

Inland 1851, Nr. 22.

Bernhof, Lehrer in Dorpat, über des Kalewiden Tod u. Schwert.

- Neus, Estnische Bolkslieder. Reval 1852. Kalew. Seite 3, 5, 60, 135, 179, 208, 210 u. 403. Kalew's Grab und Schwert. S. 5, 135, 455.
- Kreutwald, Dr. Fr. R., der Esten abergläubische Gebräuche, Weisen und Gewohnheiten von J. B. Boecler. St. Petersburg 1854. S. 104.
- Krentwald und Neus. Mythische und magische Lieder ber Esten. St. Petersburg 1854. S. 4, 23, 45, 59.
- Santo, Anfündigung der baldigen Erscheinung des Kalewipoeg. Berh. d. gel. estn. Gesellsch. III. Bd. Heft 1. Dorpat 1854.

- Dialog zwischen zwei Freunden der estnischen Sprache. Inland 1854. Nr. 41.
- Schiefner, Inland 1854, Mr. 46, S. 764.
- Sauto, G. M., Einige Bemerkungen über den Namen Linda u. bie Kalewidensage. Inl. 1854, Nr. 51. Brgl. 1855, Nr. 5.
- Schult, G., Der Streit über die Aechtheit der Kalewidensage. Inland 1855, Nr. 5.
- Ahrens, Lug und Trug. Inland 1855, Nr. 11.
- Uhrens, Dialog. Inland 1857, Nr. 35.
- Kreutwald, F. R., Kalewipoeg, eine Estnische Sage; verdeutscht von E. Reinthal und Dr. Bertram. Herausgegeben von der gelehrten estnischen Gesellschaft zu Dorpat.
  - 1) Estnisch und Deutsch. Berh. der estn. Gesellschaft IV, Heft 1-4; V, Heft 1-3.
  - 2) Deutsch. 6. Lief. Dorpat 1857-61.
- Schott, B., über den Kalewipoeg in Ermann's Archiv für wissenschaftliche Runde von Aufland:

1855. S. 444 u. 445.

1859. S. 346 u. f.

1863. S. 589 u. 608.

Im Magagin für die Literatur des Auslandes:

1857. Mr. 115 u. Mr. 116.

1859. Mr. 125 u. Mr. 127.

Neus, H., die epischen Dichtungen: der Sang von Hiawatha und Kalewipoeg. Inland 1858. Nr. 25 u. 26.

- Schiefner, A., über die Mythenstoffe des Kalewipoeg. Inland 1858. Nr. 39.
- Elmgren, ein Bortrag über bas estnische Heldengedicht. Intand 1859. Nr. 17.
- B. Die Estensage vom Kalewipoeg in ihrer neuesten Gestalt. Inland 1859. Nr. 46.
- Schott, W., über die estnische Sage vom Sohn Kalew's und Reinthal's Uebersetzung. Monatsbericht der Berliner Akad. 1859. Sept. u. Oct.
- Schott, W., Kalewipoeg, eine epische Sage ber Esten. Ermann's Archiv XIX. 346—363. 1860.
- Schiefner und Wiedemann, Bericht über Kreugwald's Ralewispoeg für die 29. Zuerkennung der Demidow'schen Preise. Bull. de l'Acad. de St. Petersb. II. 273—297. 1860.
- Bertram, Dr., die estnische Sage vom Kalewipoeg. Inland 1861. Nr. 6.
- Schott, die eftnische Sage vom Ralewipveg.
  - 1) Abh. d. Afad. d. B. zu Berlin. 1862.
  - 2) Besonders. Berlin 1863. gr. 4°. Bergl. Lit. Centralbl. 1864. Nr. 31. S. 735 ff.
- Kalewipoeg. Üks ennemuistene Eesti jut, kaheskümnes laulus. Kuopio linnas Soome maal 1862.
- Büchner, L'Hercule de l'Estonie. Caen. 1865.

- Schott, über finnische und eftnische Helbensagen. Monatsbericht der Berliner Atad. 1866. Mai. S. 249 ff.
- Donner, 0., Kalevipoeg jumalaistarulliselta ja historialliselta kannalta katsottuna in Suomi. Uusi Jakso. 5 Osa. Helsingissä 1866. ⊜. 145.
- Carrière, M., die Poesse der Finnen und Esten. Internationale . Redue. 1867. Januar.
- Bertram, Dr., Wagien 1868. Dorpat. Giafer. S. 1—13. Die Region ber Kalewidenlager.
- Krentwald, Dr. Fr. R., Kasuline Kalender 1869. Die ersten fünf Gefänge in Prosa (eftnisch).

#### II.

## Verzeichnis der Pruchstücke der Kalewisage, welche schon vor der Gerausgabe durch die gelehrte estnische Gesellschaft veröffentlicht waren.

Im Jahre 1818 hat Rosenplänter in seinen Beiträgen zur genauern Kenntniß der estnischen Sprache im 11. Hefte, S. 138 u. f. und 14. Hefte, S. 34 u. f. die sogenannten Salmelieder, I, 126 u. f., theilweise veröffentlicht, die in die 1852 von der estl. liter. Gesellschaft herausgegebenen Estnischen Bolkslieder "Urschrift und Uebersetzung von H. Neus" übergingen. Sine Ergänzung ersuhren sie hiebei durch die aus dem Kirchspiel Haljal von Knüpffer aufgegebene Fassung und durch die Lieder von dem sogenannten Kreuzesreigen Risti tantsilaul (siehe estn. Bolkslieder, S. 16 u. f.) Diese sind im I. Ges. 350 u. f. durch Mittheilunzgen von den Pleskauschen Esten ergänzt, ausgenommen.

Die Einleitung zum U. Gesange 1—11 sinden wir schon in ben Rosenplänter'schen Beiträgen im 3. Hefte S. 109 u. 7. Hefte S. 39 u. f. und sie ist von dort in die Neus'sche Sammlung estn. Volksl. übergegangen (siehe S. 78 u. f.).

Die im II. Gesange 420 u. f. beschriebene Noth und Sorge der Linda hat Stellen wie II, 429-440 aus dem von Knüpffer auf Kattasmägi ausgegebenen Liede in Noth und Sorgen in der Neus'schen Sammlung, S. 167.

Ueber die Jagdhunde Irmi und Armi und ben Mustukene III, 90 lesen wir schon in den Rosenplänter'schen Beiträgen, 7. Heft, S. 32.

Das im IV, 562 u. f. Mitgetheilte finden wir gleichfalls in Meus Sammlung eftn. Bolksl., S. 47 u. 48 aufgeg. v. Knüpffer. Eine andere Fassung in Rosenpl. Beitr. 7. Heft, S. 60 u. ff. 84 u. f. und 18. Heft, S. 92 u. f. IV, 616 — 623 stehen auch in den myth. u. mag. Liedern, S. 42.

Die im IX, 727 u. f. angeführten Kriegswaffen werden in einem Liede aus den Tagen der Vorzeit erwähnt, Neus Bolfsl. S. 133, das aus dem Kirchspiel Lais stammt.

Das Kriegslied IX, 769—925 stammt aus bem Pleskauschen und ist wörtlich in ber Neus'schen Sammlung S. 305 u. f. ans zutreffen.

Den pöhja kotkas, Nordens Nar, in der Einleitung zum XVIII. Gesange, treffen wir auch in dem Liede: das Ei des Kaslewiden (Kallewingen), Neus Bolfsl. S. 3 und über Wanemuine wie über die Endla piga Jutta, sinden wir sast wörtlich dasselbe, was im XVIII, 14 n. s. gesagt ist, in der Neus'schen Sammlung S. 180 in einem Liede, das schon 1823 ausgegeben ward.

Ueber den Siuru lind, Taara tütar, XIX. Gesang, B. 493 u. f. siehe die mythischen und magischen Lieder der Esten von Kreutwald und Neus, St. Petersburg 1854, S. 36 u. f.

#### III.

# Neber die Krenhmald'sche Bearbeitung der Sage und ihre Quellen.

Bereits im Jahre 1836 brachte das Inland in der Mr. 32 einige an einander gereihte Bruchstücke ber Sage vom Ralewipoeg und zwar aus ber Feber bes weiland Baftor Schubloffel, Die nicht aus dem Munde eines, fondern verschiedener Ergabler ftammten. In einer ber erften Sitzungen ber im Jahre 1838 int Leben ge= tretenen gelehrten eftnischen Gesellschaft\*) war die Ralewi=Sage jur Sprache gefommen und Dr. Fahlmann hatte einige Fragmente aus derselben mitgetheilt, die ber Berfaffer ber Urgeschichte ber Eften im Auszuge in seinem Berte hatte abdrucken laffen. Dr. Fahlmann hatte aber von der Ralemis Sage felbft nur einen fleinen Theil flüchtig zu Papier gebracht, weil er fich - auf fein vortreffliches Gedächtniß verlaffend — bis zum Grabe mit ber Soffnung nahrte, es werde ihm gelingen einst bas Bange vollständig zu geben. Nach seiner Ibee sollten die Thaten, je nachdem ber aange Stoff mehr oder minder ergiebig fich gestaltete, in 7 Abschnitte, nach der biblischen Schöpfungsgeschichte, ober in 12 Abschnitte, wie die Thaten des Herfules gebracht werden. Alles, mas fich bort nicht unterbringen ließ, follte in Episoden amischen ben Sauptabschnitten einen Plat erhalten.

<sup>\*)</sup> In bem Berichte über bie Wirffamfeit ber Gefellschaft für bas Jahr 1839 beißt es: "Bortrag über Helbenthaten und Abenteuer bes Kulewipoeg bon Dr. Fählmann." Siehe Berh. I. Bb. heft 1. Seite 7.

Nach Dr. Fählmann's Tode machte die gelehrte estnische Gefellichaft herrn Dr. Rreutwald ben Antrag, Die Ausführung des Fablmann'ichen Projects zu übernehmen. Dr. Kreukwald hatte in seinen frühesten Anabenjahren in Alt=Sommerbufen bei Befen berg in der Spinnstube auf die Boltsgefange mit aufmerksamem Ohr gelauscht und babei auch manches Bruchstück aus der Ralewi=Sage aufgehorcht aus den Erzählungen des Dieners Rotleb, der nach der Freilassung später den Zunamen Santowit erhielt. Diese Sagenbruchstücke schienen anfänglich in ber Luft zu schweben, bis er im 10. Lebensiahre Gelegenheit hatte die Aukstaufen der Sage zwischen St. Ratharinen und Arufull mit eigenem Auge zu feben und für bas Geborte einen festen Boden zu geminnen\*). Im 16. Lebensjahre machte Rreut= wald in Erlenfeld, im Saggers'schen Rirchspiele, die Befannt= schaft bes alten Jaakub, mit bem Bunamen Rischer, eines aus ber Wiet stammenden beinahe 80jährigen Greises, mit jugendlich frischem Gemüthe und einem ungewöhnlichen Gedächtniß. Dieser Jaatub bilbet die Sauptquelle, aus der Dr. Kreupwald bie wichtigften Daten für die Ralewi=Sage schöpfte, wie z. B. die Schwimmfahrt über benefinnischen Meerbusen und bie Abenteuer in Finnland, welche felbst Fahlmann unbetannt geblieben. Bom 16. bis zum 19. Lebensjahre verlebte Rreut wald seine Sommer= und Winterferien in Erlenfeld, beutete bei bieser Gelegenheit Jaafubs Sagenschat aus, wobei Bieles notirt wurde, namentlich bezügliche Liederbruchstücke. Aleber Diefen Greis hat herr Dr. Areupwald bem Berf. noch folgendes mitgetheilt: "Der alte Jaakub war eine tief angelegte poetische Natur, der die Gebilde seiner lebhaften Phantasie verförpert mit eigenen Augen glaubte gesehen zu haben. Er war in jungeren

Rabren ein gewandter Beigenspieler gewesen, weil ber "Beift" in seiner Beige geseffen und die Melodien geschaffen habe. Das folgende im Jahre 1820 frisch niedergeschriebene Bruchftud bient am Beften ju feiner Charafteriftit: "In stürmischer Berbstnacht des Meeres Wellenschlag belauschen, wie es feine Kraft am Felsen bricht, - ist Musit und lehrt uns Melodien, beren Echo bas Inftrument wiederzugeben nicht im Stande ift. Benn ich in folden Momenten mit meiner Beige auf bem Blint am Strande faß, wünschte ich mir ein Boot, das mich durch die Brandung in die Mufit getragen hatte, wo ich spielend untergegangen ware. Bi8= weilen trieb mich's mit unfichtbarer Bewalt aus bem geräufch= vollen Leben der menschlichen Wohnungen; wenn ich bann im Waldesschatten fitend das leise Säuseln ber Wipfel, der Bogel Bwitschern und Singen in ben Zweigen vernahm, ba erwachten neue Melodien in meinem Beifte, ichnell griff ich zur Beige und versuchte die innere Stimme in Tonen wiederzugeben. Und hatte mich in folchen Beschäftigungen die Racht unbemertt überrascht, ba war es mir als würden alle Sterne wiederklingen. Ja Alles in der Welt hat seine Stimmen, seine eigenthumliche Sprachweise, boch unser Dhr versteht solche Sprachen nicht. In folden einsa= men Stunden habe ich die lieblichsten Melodien auf meiner Beige gespielt, dabei die forperlichen Bedürfnisse - Trant und Speise vergessen. Selbst jest noch, wo ich seit Jahren Niemandem por aesvielt, wandelt mich im einsamen Balbe bie Luft an, ber alten Neigung zu folgen, aber vergebens muhe ich mich ab, die Tone der früheren Zeit wieder zu finden." -

Die Einleitung zum Kalewipoeg ist größtentheils nach ben Mittheilungen bes alten Jaatub geschrieben.

Alls Schüler ber Hochschule war Dr. Kreugwald ferner auf ben Ferienreisen und bei anderen Gelegenheiten, die ihn mit den Nationalen in nähere Berührung brachten, unausbörlich bemüht gewesen, Materialien zu sammeln und zur gelegentlichen Benutzung aufzuheben und zu ordnen. Alles im Archiv der gelehrten estni=

<sup>\*)</sup> Rach ben Erzählungen verschiedener Personen im St Katharinenschen Kirchspiele hat der Berkanoch in diesem Jahre mehrere Bruchstücke der Sage aufgezeichnet und die Stätte unter Bughöwden, Estuisch Neruti, gesehen, wo nach der Sage K.p. gehlügt haben soll.

ichen Befellschaft angesammelte auf ben Sagentreis bezügliche Material nebst den Bapieren aus Dr. Fählmann's Nachlaß ward ihm überliefert. Ginen nicht geringen Beitrag zu bem Sagenstoffe verbankte Kreutwald auch den mündlichen Mittheilungen Kählmann's, ba die Befanntschaft beider fich vom Anfange bes Jahres 1826 batirt, von welcher Zeit ab Boltslieder und Bollssagen einen von beiden Seiten mit Liebe gepflegten Begenstand bilbeten. Der Tod bes alten Kalem; bas Grab besfelben; bie Trauer Linda's; ber Thranensee; ber Wettstreit am Saabjarm; ber Zauberer am Beipus und die Bretterpartie; bes Ra= lewiden Schwert; die Episode mit dem Igel; des Kalewiden sängid; das Abenteuer mit der wasserreichen Jungfrau bei Raudoja; bie Erbauuna Revals; die Schlacht bei Affamalla; bes Kalewiden Roft; bas Rrebsen an ber Aa und bas Zusammentreffen mit ben Eisenmännern; der Tod des Kalewiden — waren schon nach Fählmann's Mittheilungen im Jahre 1846 veröffentlicht worden. - (Siehe Rruse's Urgeschichte S. 175 u. f.)

Manches wichtige Sagenbruchstück, fo z. B. die Erzählung vom Sirtenknaben und bem Wolfe, verdankt Areutwald bem weiland Baftor Kolbe in Werro, der aus dem Bartholomäischen Rirchspiele, wo er geboren war, außerdem noch vieles ben Stoff Ergänzende mitzutheilen wußte. Ueber den Bug der Brüder zum Saadjarm, über die Bretterexpedition und die Gvisode mit bem Igel wie über einzelne andere Bruchstücke konnte ein in Werro ansäftiger Nationale aus bem Laisschen Kirchspiele referiren, ber auch in fprachlicher Sinficht Beren Dr. Kreugwald von großem Rugen gewesen ift. Es ift ber selten begabte Este, Mart Mobn. geboren 5 Werst von Schloft Lais in Leedis, ber in ben Jahren 1831—1845 in der Krümmerschen Anstalt Diener war. Er befitt ein felten treues Gedächtniß und tann noch gegenwärtig Märchen, Sagen und Volkslieder treu wiedergeben, wie er fie einst von bem Lääne Jaan, einem aus ber Wief stammenben Eften gehört hat. Nächst den genannten Duellen boten die Pleskau'schen

Esten das reichhaltigste Material zu der schon vorhandenen Sammlung, namentlich an Liedern: das Lied, worin Salme und Linda als Pslegeschwestern neben einander austreten, stammt z. B. von dort her, gleichsalls die Erzählungen, wie der alte Kalew auf die Freie ging, tas Krebsen in der Aa und das Zusammentressen mit den Eisenmännern. Manchen interessanten Beitrag erhielt Dr. Kreut wald auch aus Lais, Tarwast und Torma. Aus dem letzen Kirchspiel z. B. die Geschichte vom verlorenen Ringe der Jungsrau. Die Tarwastschen Mittheilungen waren meist kurze Bruchstücke, die aber oft so genau zu den Pleskauschen Estenliedern paßten, daß diese erst durch jene ihre Ergänzung zu erhalten schienen, als wenn sie von ihnen abgebrochen gewesen und durch irgend ein Ereigniß weit sortgeschleudert worden wären.

Durch Herrn Dr. W. v. Schult in Dorpat liefen Beiträge aus dem Koddaserschen z. B. von dem Schwerte Kalews und durch Herrn Lagos aus dem Tarwastschen Kirchspiele im Fellissschen ein, wie z. B. die Sage vom Suchen des Ortes, wo die Welt ihr Ende hat.

Wersen wir einen Blick auf die Kalewi = Sage und ihre Berbreitung unter dem Estenvolke, so ergiebt sich Folgendes: Bon einzelnen Thaten des Helden wissen die Leute sast überall mehr oder weniger, zum Theil mit geringen Abweichungen zu erzählen. Dazu gehört des alten Kalews Tod u. sein Begräbniß Ges. I, des Sohnes Antritt der Herrschaft VIII, dessen Züge über den Peipus X u. XI, die Schlacht in Wierland XVII, die Höllensahrt XIII bis XV, XIII u. XIX, die letzten Schlachten und sein frühzeitiger Tod XX. Ebenso sinden wir die beiden Begleiter (ob Verwandte oder Freunde?) Alewi= und Sulewipoeg, während der Fremdling Olewipoeg nur in einer Wierländischen Fassung und bei dem alten Jaakub auftritt. Die Sage vom Bau der Finnenbrücke Ges. VI, erfreut sich einer vielsachen Verbreitung. Die Schwimmpartie Ges. IV dagegen hat nur die einzige oben schon erwähnte Quelle. Der Alte, welcher so geheimnisvoll als Tröster zu dem Kalewipoeg tritt, wird

in den verschiedenen Sagen verschieden geschildert, immer aber fo, daß man in ihm einen Gott ober eines Gottes Sendling erkennen muß. Das bezügliche Liederbruchstück über dieses Zusammentreffen findet fich fast in allen Theilen Estlands mehr oder weniger vollständig verbreitet. Die Fassung, welche im Kalewippeg IX, 409 u. f. aufgenommen, stammt aus Jaakubs Erzählung. Dr. Fähl= mann weiß nur von einem verhängnifvollen Traume, ben ber Ralewipoeg in jener Nacht gehabt hat. Die Begebenheit mit den Söhnen des Paharät (paha-ret) X, 59 u. f. hat sich nur im Kellinschen erhalten. Der Rug der Brüder zum Saadjarm VIII, 228 u. f. tommt bei Fahlmann, bei Schudlöffel, (Inland 1836. Nr. 32) und in einer Erzählung aus dem Laisschen Kirchsviele vor. Die Erwerbung des Schwertes Bes. V u. VI ift bei Rahlmann und bei bem alten Jaakub ziemlich gleichlau= tend, nur hat Letterer noch bie Reise von bem erschlagenen Zauberer bis zum Schmied, die bei Fählmann fehlt. Das Rrebsen in der Ma XX und das Busammentreffen mit den Gisenmannern tommt im Plesfauschen und bei Fablmann wie auch im Inlande 1836 Nr. 32 vor, die Sage vom Suchen des Ortes, wo die Welt ihr Ende hat Gef. XVI, foll aufer ber Erzählung des alten Jaafub in Marien=Magdalenen in Jerwen und im Fellinschen vortommen, wo Lagos fie aufgeschrieben hatte, hinzufügend, daß er im Nowgorodichen Gouvernement Aehnliches vernommen von einem Belben Koliwan. In Strandwierland ergahlen die Leute Mandes von den Sinderniffen, die das Weltende nicht erreichen laffen, ohne daß der Name Ralewipoeg dabei genannt wird. Des Belden Bauberschlaf, in welchen ihn ber Bauberer gefeffelt hatte, wird ziemlich genau übereinstimmend von Jaatub und Fahlmann berichtet, wozu Letterer noch eine Episode von dem großen Boltsfeste am Taaraberge hinzufügt, das der Beld jum großen Miß= vergnügen bes. Publicums verfaumen mußte. Die Geschichte vom verlorenen Ring der Jungfrau stammt aus dem Tormaschen und zwar ebenso zusammenhanglos, als fie wiedergegeben X, 989 u. f.

bie Erzählung vom Hirtenknaben und dem Wolfe XII, 670 u. f. aus dem Bartholomäischen und Koddaserschen Kirchspiele. Daß unser Held eine Spaziersahrt nach dem Himmel unternommen hatte, geht nur aus der Andeutung hervor, daß er seine luisu kiwid (Schleissteine) damals hingeworsen habe, als er vom Himmel zurückgekehrt war. Trotz aller darauf verwendeten Mühe, ist es Herrn Dr. Kreugwald nicht gelungen über diese Reise in die höheren Regionen Etwas zu ersahren.

Die Sichtung bes aufgespeicherten Materials mar feine leichte Arbeit. Biele Bruchstude wollten weder unter fich noch mit ir= gend einem Gliede bes Gangen zusammenpaffen, ba bie Mittelglieder entweder gang fehlten oder durch Bermischung mit fremtartigen Stoffen verunftaltet und untenntlich geworben waren. In ben Beiträgen aus bem Fellinschen tamen 3. B. beutsche Märchen, Teufelsgeschichten und driftliche Legenden vor. Go 3. B. läft eine Mittheilung ben Kalewipoeg ftatt ber Bretter ben Beiland burch ben Peipus tragen und ihn in ber Tiefe so viel machsen, bak Chriftus feine Fuße nicht benett. In einer andern Mittheilung spielt Kalewipoeg mit dem Teufel Karten und gewinnt ihm eine Menge Seelen ab. Thaten, die fonft überall bem Ralewi= pvea zugeschrieben werden, läßt man in einem Bruchstück ber be= zeichneten Berkunft ben Teufel verrichten\*). In einer andern Mittheilung derfelben Rategorie wird ber Kalewipoeg mit feinem berühmten Roffe identificirt, beffen befannte Buffpuren man für die Aufstapfen des Belben ertfart. In einer dem Berf. von Brn. Beck in Dorpat zugegangenen Mittheilung bringt bie Sage bas Schiff Lennof XVI, 349 u. f. mit bem Namen Columbus in Berbindung, mabrend die Episode mit dem Zwerge, der ein gold=

<sup>\*)</sup> Aus dem Munde berschiedener Personen hat der Vers ersahren, daß noch heutigen Tages am nördlichen User des Wörtsjärw zwischen Waibka und Djo bei dem Gesinde Warctalu auf einer in den See hineinragenden Landzunge die dort liegenden zahlreichen großen und kleinen Granitolöcke als die Ueberreste eines Brückenbaues des Teusels resp. des Kalewipoeg bezeichnet werden.

nes Glödlein am Halse hatte (kulda kellakene kaelas) XVII, 635 u. s. von dem Erzähler, dem Waisenknaben Jou aus dem Dorfe Leie bei der Spiegelsabrik Lisette, im J. 1856 fast wörtlich wie sie im Kalewipveg steht, aber nur in Prosa Herrn Peck mitgetheilt ward.

Nächst Wierland und Jerwen haben die Kirchspiele Lais, Barstholomäi, Torma\*), Roddafer und der Pleskausche Estenkreis die von den Borfahren überkommenen Sagen am reinsten bewahrt.

Die meisten Lieder und Sagen nennen den Held: Kalewipveg oder Kalewi noorem poeg. In einer Auszeichnung Dr. Fähl=mann's heißt er Sohni und in einer andern von Dr. G. Schult Svini. Im Oberpahlenschen in dem Dorse Palupohisoll nach Herrn Pecks Reserat noch gegenwärtig die Bezeichnung Sooni vorkommen. Eine Menge zerstreuter Liederbruchstücke, die von den Pleskauschen Esten als Theile eines alten sehr langen Liedes (wana wäga pikka laulo sonad) bezeichnet werden, sind von Dr. Kreutwald als der Kalewisage angehörig erkannt, wörtlich einverleibt worden. — Die Sage läßt das Geschlecht der Kalewiden von den alten Göttern abstammen, die nach des Alt=vaters Willen mit irdischen Jungstauen sich vermählen mußten, damit ein kräftiges Geschlecht entstehe.

Die Kalewiden werden mehrfach göttliche Sprossen — jumalikud wôsukesed, ebenso Taaralaised, d. h. Abkömmlinge von Taara genannt. Der alte Kalew hatte mehrere Söhne, deren Bahl zwischen 3, 7 u. 12 schwankt. So kommen im Archiv der gelehrt. estn. Gesellsch. Handschriften Kr. 202 solgende Worte von Dr. G. Schult von "Kalew, der Riesenkönig des Kordens und Linda erzeugen 12 Söhne." Darin stimmen sämmtliche Mittheis

lungen überein, daß bei seinem Ableben nur zwei Söhne im Hause waren und daß der jüngste erst nach des Baters Tode geboren wurde. Bon Letzterem hatte aber der Bater vorher gesagt, er werde ihm am ähnlichsten werden. Nach des Baters ausdrücklichem Willen sollte das Land ungetheilt eines Sohnes Erbe bleiben und das Loos den Herrscher bestimmen.

Der Nachweis von des Kalewiden Spuren scheint fich, mas bie Dertlichkeiten anlangt, die von der Sage berührt werden, folgendermaßen zu gestalten. Des alten Ralem's Wohnstätte ift in den Umgebungen des heutigen Reval zu fuchen, wo fein Grabmal - ber Domberg - ber von ber Wittme geweinte Thranensee und endlich die in Stein verwandelte Mutter auf dem Fruberge fich befinden. Dann folgt eine große Strede Landes ohne Spuren von der Sage, bis wir an der Riepschen Strafe bei Raudoja unweit Jaggowal ein Nachtlager bes Belben und bas Abenteuer mit der wasserreichen Riesentochter antreffen. Bon bier aus läkt fich der Weg bis nach Dorpat jum Beipus und jum Wortsjärm burch viele Anhaltspunfte documentiren. Auf der von Wald umgebenen Fläche zwischen ber Biepschen und Narvaschen Strafe bei ber Station Wägewa hielt ber Kalewipoeg bie im XIII, 300 angeführte Mittagsruhe. 30 Werft von Dorpat liegt ber vom Ralewipoeg febr tief befundene Simjärm, und 20 Werft von Dorpat ber Saadjarm. Um Beipus reden von ihm der Berfefimi bei Rodora, und westlich vom Peipus die Region ber Kalewidenlager mit dem Rääpafluffe. 20 Berft füdwärts von Dorpat bei Terafer am Ufer bes Elwaslusses liegt Kalews Sit - Kalewi iste. Es ist eine in die Anhöhe eingetriebene elliptische Sentung. Die Sage ergablt, der Riefe habe hier geseffen und fich im Fluß die Ruke und das Gesicht gewaschen. — Auf der von Reval nach Narva führenden Poststraße werden bei Palms aufrechtstebende Steinblode von bem Bolf als Kalewi neitsid gezeigt. Run tom= men aber zwei Kirchspiele, wo man überall auf Denkmale bes Belben ftoft, nämlich St. Katharinen und St. Simonis. Bier

<sup>\*)</sup> Rach Mittheitungen bes Herrn Parn aus Torma sind solgende Bruchstüde noch gegenwärtig bort zu hören: I, 18—23; IV, 1—20 und XVII, 760—800. Lon den beiden ersten Bruchstüden wußte auch Herr Lehrer Bedmann zu Dorpat als im Tormaschen Kirchspiele vorkommend zu berichten, desgleichen von der Episode mit dem Zgel-XII, 138 u f.

ist der Sage classischer Boden. In der Richtung nach Pernau zu lassen sich nur einige schwache Spuren vom Kalewipoeg z. B. im Merjamaschen Kirchspiele entdecken.

Bas die Areutwald'iche Bearbeitung der Sage betrifft, so find die Bruchstücke so aneinander gereiht, daß sie trot der feb= lenden Mittelglieder scheinbar ein Ganzes bilden; die vielen ver= schiedenen Lesearten, welche fich von einer und berselben Begebenheit im Munde des Bolfes gebildet haben, find in eine verschmol= zen und wo eine und dieselbe Begebenheit an zwei verschiedene Dertlichkeiten gefnüpft mar, ift eine berfelben fallen gelaffen. Die selbsteigenen Lieberworte bes Bolfes find mit einem Sternchen gu Anfang und zu Ende bezeichnet. Die vielen Reminiscenzen aus Bolksliedern haben diese Marke nicht erhalten, wo die Berfification Dr. Kreutwald gehört. Bei biefer Berfification galt als ober= fter Grundsat: feine Gigenthumlichkeit zu verwischen, wie fie in der prosaischen Ueberlieferug enthalten war. Es ist darum ein unverdienter Vorwurf, der von manchen Seiten erhoben wird, als habe der Berausgeber das überlieferte Material geschmuckt und Bieles hinzugefügt, das in der Sage nicht vorgekommen. Herr Alademiter Schiefner bemerkt baber febr richtig: "Gin breifig Jahre lang fortgesettes Studium der von Geschlecht zu Geschlecht vererbten eftnischen Lieber sette Kreutwald in ben Stand, Die Theile der Sage, welche ihm in prosaischer Fassung vorlagen, in eine dem Geifte der eftnischen Dichtung treu entsprechende poetische Form zu bringen." Kreutwald's Hoffnung, es konne durch die Zusammenstellung der vereinzelten Bruchstücke noch Manches bisher Unbefannte aus ben Boltserinnerungen an bas Tageslicht gefördert werden, hat fich leider nicht bestätigt, und je mehr Bras über die Spuren der Sage wachsen wird, desto weniger Aussicht bleibt dazu vorhanden. Doch ist nicht zu läugnen, daß vielfach bas Intereffe für alte Sagen und Erinnerungen im Bolte erwacht ist und es burfte baher noch mancher verscharrte Sagenschat aufgefunden werden.

#### IV.

### Die Realien des Kalewipoeg.

Die Realien des Kalewipveg find in Nachstehendem in vier Hauptgruppen gesondert. In der ersten Gruppe ist das Mytho= logische behandelt, wobei auch der Zauberer, der Zaubermittel, Drafel und fabelhaften Menschen- und Thiergestalten Erwähnung geschieht. Hierauf folgt bas Geographische und zwar find namhaft gemacht: die Himmelskörper wie Sternbilder, welche in ber Sage vorkommen, bann die Länder- und Bölkernamen, Städte, Rleden, Ortschaften, Meere, Seen, Fluffe, Berge, Bügel und Infeln. Die dritte Gruppe umfaßt das Naturgeschichtliche und zwar zunächst die Thiere, bann die Pflanzen und Mineralien. Als Anhang dazu find die vorkommenden Krankheiten aufgenommen. In die vierte Gruppe ist endlich Alles gebracht, mas theil= meise ethnographischen, theilweise culturhistorischen Inhalts Im Anhange bazu wird Kalews Schwert, Ruftung, Schiff und Bort behandelt. Bum größten Theil ift die Stelle bezeichnet worden, wo bas Betreffende in der Sage vorkommt. Die römische Riffer bezeichnet den Gesang und die arabische Riffer den Bers. Durchgängig ift ber estnische Text mit wortgetreuer Uebersetung und theilweise auch mit Erläuterungen und Erklä= rungen gegeben. Die deutsche Ausgabe des K.p. von C. Rein=

thal ist eine zu freie Uebersetzung des Originals, als daß man aus derselben irgend welche wissenschaftliche Schlüsse ziehen könnte; ja einzelne Stellen geben sogar Beranlassung zu ganz falschen Borstellungen.

Außer den erläuternden Bemerkungen, welche Dr. Kreuß= wald zu den einzelnen Gefängen gegeben hat und den auf Seite 3—6 angeführten Schriften find noch folgende Werke benutt worden:

- C. Grewingt, das Steinalter der Ostseeprovinzen. Dorpat 1865.

  11eber die frühere Existenz des Rennthiers in den Ostseesprovinzen. Dorpat 1867.
- hurt, Beiträge zur Kenntnif eftnischer Sagen und Ueberlieferun= gen. Dorpat 1863.
- M. Castren's Vorlesungen über Finnische Mythologie. Herausgegeben von Schiesner. St. Petersburg 1853.
- Rosenplänter, Beiträge zur genauern Kenntniß der estn. Sprache. Bernau 1813—1825.

Außerdem erhielt der Berf. von Herrn Dr. Kreutwald sowohl bei der Quellenangabe, als auch bei den Realien vielfache mündliche und schriftliche Data, wofür er den wärmsten Dant hier auszusprechen nicht unterlassen kann.

## Das Mythologische.

Rach den in der Sage aufgeführten Gottheiten und verschiebenen angebeteten und gefürchteten Beiftern läft fich in feinerlei Beise eine Mythologie der Esten construiren. Es liegen uns bier nur Rudimente eines früheren Baues vor, ber in bem Christenthum unterging, lange bevor man auf Diesem Bebiete Alterthumsforschungen anstellte. In der nachfolgenden Aufzählung find die als mächtiger erscheinenden Gottheiten zuerst ge= nannt, aledann die Wetter=, Wellen= und Erdbeherrscher und Die Garten=, Feld=, Wiesen= und Sausbeschirmer. Darauf folgen die Zauberer, die Zaubermittel, die Drakel, die Beifter ber Unterwelt und endlich die fabelhaften Menschen- und Thiergestalten. Theils berricht eine monotheistische, theils eine voln= theistische Auffassung in ber Sage vor, je nachdem die Bruchstucke berselben in die heidnische oder in die driftliche Beit geboren. Die beibe ihr Scherflein beigetragen hatten, bevor bas Wert feine jetige Beftalt erhielt.

Die obersten Gottheiten sind mit folgenden Namen bezeichnet worden: Jumal, Taara, Ukko, Looja Schöpser\*), Wanataat und Wanaisa Altvater, Taewataat der Alte des Himsmels, Äike, Kou, Piker, Rougutaja, Tuulejumal.

Aus der Sage ist nicht deutlich zu entnehmen, ob sie alle identisch sind; daher sollen die Bezeichnungen für die höchsten Gottheiten gesondert behandelt werden.

#### l. Taara\*\*).

Dem Taara wird auf bem Taaramägi Taraberg, auf bem

<sup>\*)</sup> Looja Schöpfer stammt gewiß aus ber Zeit bes Christenthums. Auch im Finnischen gehört die Borftellung von Gott als bem Urheber und Schöpfer ber Welt (luoja) in die Zeit bes Christenthums. Bergl. Castrén's Borlesungen über die finnische Mythologie von Schiefner, Seite 9.

<sup>\*\*,</sup> Schott, Die effn. Sagen b. K.p. Seite 459. "Das im Rorden bes

ein Taara hiiekene Tara's kleiner Hain VIII, 237 steht, geopsert. Ganz besonders sind die Eichen ihm geweiht, daher kommt der Eichenwald häusig mit dem Worte Taara vor: Taara tammik oder Taara tamme mets Tara's Eichenwald I, 82. Nach VIII, 240 u. s. lag der Eichenhain Tara's auf dem gegenwärtigen Domberge Dorpats\*). I, 80 versett den Eichenwald Tara's an die Grenzen des Nordens pôhja piiril, wo ein Gesinde stand, in dem drei Söhne auswuchsen, Sprößlinge der Taraiden (Taaralaiste taimekesed\*\*).

#### II. Ukko.

Dem Ukko Alter, Großvater wird auf dem Ukko-Stein geopfert. XIX, 480—481 heißt es: wärske leeme wiidanessa Ukko kiwile kingiksa, b. h. eine frische Suppe wird auf den Ukko-Stein zur Gabe gebracht.

Dr. Kreutwald sagt in den Anmerkungen: "Unter dem Namen Ukko scheint man den Altvater (Wana isa) als einen die Ernten und die Fruchtbarkeit beschützenden Gott verehrt zu haben\*\*\*). Auch beschützte Ukko mit seinem Fittig oder in seinem Schooß, beides mit olm bezeichnet, die in den Grüften Schlummernden." In den Verh. der gelehrten estn. Gesellsch. II. Bd., Heft 3, Seite 45 u. f. sagt derselbe Verf. in der Abhandlung

über den Charafter der estn. Mythologie: "Die Gottheit Ukko hatte die Herrschaft über Witterung, Sonnenschein, Sturm und Regen in ihren Händen, besörderte mithin Wachsthum und Fruchtbarteit im weitesten Sinne." Seite 47: "Es mußte jedes Dorf und einzelnes Streugesinde einen dem Ukko geheiligten Opferstein haben, worauf im Frühling, nachdem sämmtliche Saaten ausgegangen waren, und im Herbste nach vollbrachter Ernte etwas zum Dankopfer gebracht wurde; desgleichen mußte, wer in seinem Hause ein Stück Vieh schlachtete, etwas von den Eingeweiden auf den Ukko-Stein tragen." Ich habe, fügt der Verf. hinzu, zwei solcher alten Opfersteine gesehen, den einen in Estland, den andern in einem Dorfe bei den Pleskauschen Esten\*).

#### III. Äike, Kõu und Piker.

Äike war eine Gewittergottheit; denn Aikese wihm bedeutet Gewitterregen und Äikese pilwed Gewitterwolfen. Dem Gotte Kou auch Pikne u. Piker \*\*) wird eine Armbrust zur Wasse geben, vermittelst derer er seine Pfeile (pikse noolid) abschießt. Bisweilen schlägt er aber auch mit eiserner Keule, raud nuiaga, auf die bösen Geister los. Der Pikse nool, Blitstrahl, ist nach der Vorstellung der Esten verbunden mit einem Stein, der in die Erde sährt und dort oft gesunden wird. Häusig werden die dem

finnischen Meerbusens unbekannte, seiner Herfunst nach dunkte Taara scheint Eigenname bes Wesens zu sein, welches gewöhnlich "Großvater" unb "Altbater" \*\* \*\* £50xpv heißet."

<sup>&</sup>quot;Der Taara wird ber "Götter Höchster" genannt, ben man im Jahre drei Mal unmittelbar anbeten burfte, zu anderen Zeiten durch anderer Götter Bermittelung." Dr. Kreutiwald's Comment. zu Boecker Seite 11 u. mythische u. mag. Lieder S. 11 u. 13. In benfelben Liedern geschieht Tara's Erwähnung S. 14, 16–18. 24, 26–28. 36, 39, 41, 62, 76, 79, 96 f. 104 f. u. 116.

<sup>\*) &</sup>quot;Tara's Eichenhain" wird auch in ben mith. u. mag. Liebern S. 56 erwähnt.

<sup>\*\*)</sup> Taaralaised bebeuten nach Schott bem Taara untergeordnete Gotter.

<sup>\*\*\*)</sup> Der die Fruchtbarkeit berleihende Obergott Ukko kommt auch in ben mpth. u. mag. Liebern S. 18 bor.

<sup>\*,</sup> In einem Bruchftuck in ben myth. u. mag. Liebern S. 59 heißt es: Üheksa on armo ööda,
Üheksa päritud pühada:
Üheksam on Ukko püha.
Reune sind ber Gnadennächte,
Reun ererbte Feiertage,
Ift die neunte Uffo's Feier.

<sup>\*\*)</sup> Wiker, nach Sjögren Piker, bem Donnerer ibentisch. Wikerlane n. Wikerlase poeg I, 15 wird nicht setten als ehrender Beiname bon Helben gebraucht.

Ahrens in seiner Gramm. S. 173 meint jedoch, daß wiker nicht mit piker ibentisch sei, weil p niemals in w übergehe. Diese Ansicht ist von Sjögren widerlegt.

gegenwärtigen Esten völlig unbekannten alten Steinbeile und ähnliche Instrumente, die man zufällig findet, mit diesem Worte bezeichnet. V, 554 heißt es

Kuulin Kou kärgatama Hörte den Kön frachen Äikest kurjast' ähwardama Den Äife böse brohen Pikse nooli puutumine etc. Getroffen sein von Pikers Pfeis.

An derselben Stelle heißt V, 555 der Blit auch Taewa taadi tulukene, des himmels Alten Feuerchen.

V, 120 heißt e8:

Äike astub ähwardelles Der Äife schreitet brohend Piker wiskab pilwest wälku Piter wirst ben Blig aus der Wolfe.

Hiernach ist der Donnerer der Äike; gleichsalls nach III, 12 wo es heißt: Äike soitis rauda sillal, waske ratusil wankriga, Äike fuhr auf eiserner Brücke mit einem kupserrädrigen Wagen. Der Biker warf aber den Blig, Piker wiskas wälku.

Daß aber auch ein Wechsel in der Thätigkeit der Gewitters gottheiten eintreten kann, davon zeugt folgende Stelle:

V, 384 u. f.

Arwab Äike ähwardama Meint den Äife drohen Kôu kaugelt müristama Den Kõu von ferne donnern Arwab Pikse pilwetessa Glaubt den Piter in den Wolfen Rauda wankril sõitemaies. Auf den Eisen-Wegen sahren\*). Am 9. u. 10. Decbr., das ist um die Zeit des Winter-Solssteiciums, seierten die heidnischen Esten ein Trauers und Todtensest. Die Feier dauerte 9 Tage und es mußte um diese Zeit die größte Stille und Ruhe herrschen. Die Schatten erhielten um diese Zeit, die die Seelenzeit, hingede aeg, genannt wurde, die Erlaubniß zu den Ihrigen zurückzukehren\*). XIV, 375. — Dieses Fest war dem Gotte Kou gewidmet, der auch Jou oder Joul hieß \*\*). Wenn während des Festes Lärm oder Geräusch entstand, so bestand die Strase im nächsten Jahr in Gewitter. Die Tochter des Kou (Koututar) wird Ilma-neitsi d. h. Wetterjungfrau genannt. X, 967. Ihr Ring fällt in den Brunnen. Kalewipoeg will densselben ihr wieder schaffen. Die Zauberer wersen ihm große Mühlssteine nach. Der Kalewipoeg kommt unbeschadet zum Borschein und hat, statt des Ringes einen Mühlssein am Finger.

#### IV. Rõugutaja.

Rôugutaja hat den besondern Beruf die Gebärenden, Böche nerinnen und Neugeborenen zu schützen. (Siehe Boerler, Seite 43, 49, 53.)

Im II. Gesange 502 u. f. heißt es: die Linda in ihrer Noth ruft zu dem Ukko und schickt Gebete zu dem Rougutaja. Darauf folgt: Tuulejumal, astu tuppa u. s. w. Gott der Winde tritt ins Zimmer.

Püha Pikse nimi saago nimetetu u. Des heiligen Pitne Rame werbe genannt ze-

Dürfte man Piker und Aike in ähnlicher Faffung, etwa wie Jubiter und Juno fich borftellen, bann könnte man fich barüber nicht wundern, wenn bie

Gatten, einander die hand reichend in gemeinschaftlicher Berrichtung ihres Geichafts balb biefe balb jene Function berrichteten.

In ben mith. u mag. Liebern heißt es Geite 61 :

<sup>\*)</sup> In ben beiben ersten Decennien biefes Jahrhunderts wurde bas stille Lobtenfest in Strandwierland noch in manchem Bauerhause begangen, die Feiernben aber bon ben Andern bafür berspottet.

<sup>\*\*)</sup> Diefe letzten Ramen waren ficher nicht auf bem Efinifchen Boben gewachfen, fonbern bon anberen Bolfern hierher berpflangt,

W. Schott meint: "Da mit dem tuulejumal Windgott, kein dritter gemeint sein kann, so muß der Rougutaja auch Windgott genannt worden sein." Dieser Auffassung kann Dr. Kreutwald nicht beistimmen und glaubt, daß der tuulejumal ein Gemahl der Windesmutter sei. Nach dieser Stelle II, 502 u. f. ist der Tuulejumal gleichsam der Geburtshelser und Rougutaja fungirt als Hebamme.

"Nach ber Borstellung der Esten bringen die Winde in allen Krankheiten und Schmerzen Heilung und Linderung." (Boecler Seite 105—109.)

#### V. Tuule ema und Marumemme.

Tuule ema, b. h. Windesmutter I, 30 und Marumemme, b. h. Sturmesmutter I, 31 der zweite Name für die Beherrscherin der Winde. Das Heulen des Windes wird auch das Weinen der Windesmutter genannt: tuule ema nutab. (Bergl. Boecler, S. 147.)

#### VI. Wette waim und Wette ema,

d. h. Wassergeist und Wassermutter. Im IV, 13 u. f. berichten dem Sänger aus der Vergangenheit unter Anderem auch die wette ema und die Tochter der Wellen laenete tütar. Dr. Kreuhwald's Comment. z. Boecler Seite 6 heißt es, daß die Neuvermählten am Hochzeitstage eine Brunnengabe kaewo anne der Wassermutter zu bringen hatten.

#### VII. Hallijad.

Hallijad in Verbindung mit mets sind Waldnigen III, 535, mit wesi Wassernigen.

Eine andere Bezeichnung für Nige heißt auch näkk oder näki neitsi Nigen-Sungfrau II, 342, näkk oder näki neidu Nigenbraut IV, 13 u. f.

#### VIII. Murueit,

d. h. Rasenmutter I, 341, eine Schutzöttin des Hauses, deren Obhut besonders der Hofraum und der Garten anvertraut war. Ihre Töchter heißen muru eide tütred, die Töchter der Rasensmutter\*).

#### IX. Hoonehoidjad und Majawarjajad,

d. h. die Hausbeschirmer, denen geopsert wird XIX, 477—481.

Pillutasid porandale
Walgutates walget wahtu
Andeks hoonehoidajaile
Wôimsa majawarjajaile.
Schütteten sie auf die Diele
Die (Kannen) neigend den weißen Schaum
Zur Gabe für des Hauses Hüter,
Für die mächtigen Beschirmer.

Dr. Krenkwald sagt in den Anmerkungen: "Bei Festge= lagen mußte den Schukgöttern des Hauses von Speise und Gestränk immer etwas geopsert werden, um die Beschirmer in guter Laune zu erhalten. Beim Trinken wurde aus den Kannen etwas auf den Fußboden geschüttet. (Siehe Boecler Seite 39.)

#### X. Wiirmalised.

d. h. Nordscheingeister, Nordlicht, wird als Wiederschein von kamspfenden feurigen Geistern gedacht. XVI, 210 u. f.

#### XI. Wanemuine

auch laulutark, der Gesangesweise genannt. Im XVIII, 14 wen=

<sup>\*)</sup> Unter murueide tütred haben wir offenbar kleine Elfen zu berstehen, die durch abendlänbische Ueberlieserungen zu den Esten gelangt waren und besonbers reizend in K.p. Traum austreten

bet sich ber Sänger an ihn und ruft ihn an, damit er ihm von seinem Gesangesfaden leihen möge.

#### XII. Ilmarine.

Der K.p. sieht, wie ihm in Imarinens Esse ein neues Schwert geschmiedet wird. XII, 537.

#### XIII. Ahti.

Die finnische Wassergottheit Ahti ober Ahto (vergl. Casstren's Vorlesungen über die finnische Mythologie von Schiefsner, St. Petersb. 1853, Seite 30, 72 u. f., 81 u. f., 140 u. s. w.) ist auch auf dem estnischen Boden kein Fremdling gewesen. Im K.p. XVI, 72 ist von dem Sohne des Ahti die Rede und in den erläuternden Bemerkungen sagt Dr. Kreutwald: "Ahtikommt auch in den estnischen Volksmärchen vor, ist offenbar die sinnische Gottheit Ahti." Bergl. Estnische Märchen, ausgezeichnet von Fr. Kreutwald, übers. von Löwe, Halle 1869, S. 12.

In einem alten Volksliede, worin das Ertrinken eines jungen Mannes erzählt wird, kommt die Stelle vor:

Wesi wôttis wennikese Ahti kattis armukese Barg das Wellengrab den Bruder Deckte Ahti's Fluth den Lieben.

In Eftland heißen vom Wasser ausgehöhlte Bertiefungen (Gruben) in Seen und Fluffen in einigen Gegenden Ahti hauad.

#### XIV. Endla piiga,

bas Mädchen bes Endla See's. Die Sage berichtet über biefes Mädchen Folgendes:

"An dem Endla See (im Gebiete Waimastfer in einem uns durchdringlichen Moraste gelegen und von der Höhe bei Kardis sichtbar) wohnte Wanemuinens, des Gesangesvaters Pslegetochter Jutta mit dem goldenen Ringelhaar und dem magischen Schleier.

Ihr mar ber See geweiht und unter ihrem Schute standen bie Bemohner des Thales und des Sees, eine Menge von Bogeln\*) und Rischen. Auf den Anhöhen lauschten die Menschen auf die munderbare Stimme im Thale, auf ben Gesang Jutta's und ihre Liebestlagen. Ihr Geliebter, Ilmarinen's Sohn, Endel, mar gestorben. Sie vergoß bittre Thranen um ihren Liebling, bis ihr Ilmarine den goldenen Schleier machte. Wenn fie den Schleier überwarf, so schaute fie in die glückliche Bergangenheit und durchlebte biese immer wieder in füßem Babne. Den fterblichen Menschen lieh fie ben Schleier zu Beiten und baber tommt's, baf bei Gefang und Erzählung bas Bergangene uns wieder vor bie Augen ber Seele tritt. Ihr Beift birigirt die Reise ber antom= menden und abziehenden Zugvögel und wird bisweilen in der Jobannisnacht geweihten Augen in den aufsteigenden Nebeln des Sees fichtbar." Bu ihr sagt ber Sanger: Leibe heute bem Sanger bein erleuchtendes Net, beinen über die Bergangenheit Aufflärung gebenden Schleier. XVIII, 22 u. f.

#### XV. Targad,

d. h. die Klugen, Weisen. Es giebt unter ihnen drei Rangstusen. Die niedrigste Gattung hat verschiedene Ramen :

Pobisejad Murmelnde, tühja targad Leerweise, soolapuhujad Salzbläser, soolatargad Salzweise, lausujad Besprecher, sonatargad Wortweise und sortsid Zauberer.

Puhuma heißt gegenwärtig im eftnischen blasen, im Finnischen aber erzählen \*\*). Der Berf. hat bas Wort lausuma nur in ne=

<sup>\*)</sup> Aus zuberläffiger Quelle hat ber Berf. erfahren, daß die regelmäßigen Frühlings- und Herbsteonferenzen der Zugvögel daselbst noch alljährlich stattfinden und daß biefe Wandergaste dort im Herbste um längsten ausharren sollen. Es giebt in Estland und im estnischen Theile Livlands keinen zweiten Ort, der die Zugvögel in solcher Menge ausweisen könnte.

<sup>\*\*)</sup> Früher wohl auch unter ben Eften in ber Finnischen Bebeutung gang und gabe, wie Solches namentiich aus alten Bolfstiedern herborgeht. — Lausuma

gativer Bedeutung kennen gelernt: tema ei lausu sonagi, er sagt kein Wort. — Sortsima zaubern und sorts oder sortsik Zauberer stammt aus dem Mönchslatein sortiarius, Wahrsager von sors, Schicksal, welches sich noch im Französischen sorcier und im Engelischen sorcerer erhalten hat und in beiden Fällen Zauberer bedeutet.

Nach den Borstellungen der Gsten besitzt das Wort eine große Macht, daher spielt das Besprechen eine große Rolle und der Sonatark vermag viel vermöge seines Besprechens lausumisega\*). Wenn die Zauberer des Salzes sich bedienen, so heißen sie solapuhujad oder solatargad. Außer dem Worte bedienen sich die Sonatargad noch anderer Mittel. So heißt es im XX, 334 u. s., daß der Sonatark auß 9 verschiedenen Kräutern, welche er Nachts beim Mondschein gesammelt, eine Salbe tocht. Die Ingredientien sind: Pihlakas, Eberesche (Sorbus Aucuparia); Kaetis rohi, Feldthymian (Thymus Serpyllum); Noia kollad oder Metshumur, Bärsapp (Lycopodium clavatum); Hoora marjad, Ginsbeere (Paris quadrisolia); Sonajalg, Farnstraut (Filix); Üle käia rohi, Baldrian (Valeriana); Äma-tuss, Bovist (Lycoperdon Bovista); Kuisa witsad, Bittersüß (Solanum Dulcamara) und Näsi-niin, Seidelbäst (Daphne Mezereum).

Auch der noiawiht, d. h. der Hegenquast wird gebraucht XIII, 45 \*\*).

Der sortsilane, peipse ranna parem tark, der Zauberer, der bessere Beise am Peipusstrande wird XI, 89 u. f. solgendermaßen beschrieben:

Kahejalgne karwaline
Der zweibeinige Behaarte
Mehekomblik metsaline
Mannesähnliche Waldbewohner
Sugult soola sortsilane
Theilweise ein Salzzauberer
Tükaltie tuuletarka
Theilweise ein Windestundiger
Mônes tükis Manatarka
Im Einzelnen ein Manaweiser.

Derfelbe bedient fich im XII, 440 folgender Zaubermittel:

Pani sole soudemaie Ließ die Spange schweben Arpu aga aerumaie Das Zauberschifflein segeln Kaarnakiwi keeramaie Den Rabenstein drehen.

Die Spange schweben lassen kommt auch im II, 218 vor: Eit pani sole soudemaie die Mutter ließ die silberne Brust= spange rubern. Hier ist es kein Zaubermittel, sondern ein Orakel.

Die Spange wird an einem Zwirnfaden aufgehängt und in freisende Bewegung gesetzt. Während der langsamer werdenden Bewegung stellt man die Frage, deren Beantwortung man wünscht und die entweder bejahend oder verneinend verlangt wird. Hört nach der gestellten Frage die Bewegung auf, so ist die Antwort eine verneinende, dauert sie fort, eine bejahende.

Arpu aeruma ist identisch mit dem arpu küsima das Loos befragen; denn im Finnischen heißt arpa G. arvan das Loos. Auch bezeichnet man dieses Orakel mit arpu katsuma das Loos versuchen oder arpu lööma das Loos wersen (schlagen).

heißt bis auf ben heutigen Tag bas Besprechen, nach Wiedemann aber auch fich aussprechen. Herr Dr. Kreutzwald hat mit eigenen Ohren noch gehört: Mis sina lausud? und mis sul lausumist on? b. h. Was sprichst du? Was hast du au sprechen?

<sup>\*)</sup> Auch nach ber Borstellung ber atten Finnen tag in bem Worte eine wunderbare, alles besiegende Dacht; vergt. Caftren, Bortefungen ber finnischen Withot. S. 275.

<sup>\*\*)</sup> Der noiawiht ist ibentisch mit bem noia-nuustik hegenwisch, ber in Boecler S. 33 erwähnt wird. Ueber die Bestandthelte weiß man nichts Genaueres. Die Zaubergarbe, welche von den Zauberern fünstlich aus Halmen gebunden wird, um Migwachs auf den Feldern zu erzeugen, wird noia wihk genannt: von wihk Garbe, während wiht Quast beißt.

Dem Berf. find folgende brei Methoden des arpu kusima befannt geworden.

Gin Beib aus bem St. Ratharinenschen Rirchsviele wufte Folgendes zu berichten: "Ein Schlüssel wird mit bem Barte zwischen die Blätter eines mit Saken versehenen Gesangbuches ge= flemmt; bann lakt man mit ber Bandhabe bes Schluffels biefe Last auf den Spiken der fich gegenübergestellten Goldfinger ber beiben Bande schweben und fragt: Ütle arpukenne, kelle suu se on, sage, liebes Loos, wessen Schuld ist es zc. Denn gewöhnlich will man, nach dem Referat jenes Weibes, burch dieses Drakel den Dieb oder einen andern ermitteln, der einem was zu Leide gethan hat. Das Buch mit dem Schluffel wird fich bann nach der Richtung kehren, wo der Schuldige fich aufhält. Statt des Buches bedient man fich aber auch eines Siebes und statt des Schlüffels einer Schafschurscheere. Nach derfelben Quelle soll diese Art die ältere sein. Die Spigen ber Schafschurscheere werden in den hölzernen Rand des Siebes eingebohrt. Die Sandhabe der Scheere bringt man wieder auf die Spigen der sich in ei= niger Entfernung gegenübergestellten Goldfinger und fragt wie oben\*). — Die dritte Art soll nach ber Erzählung eines Beibes aus Reu-Sommerbufen bei Wesenberg in Folgendem bestehen:

Eine Schnittsohlscheibe wird in neun Stücke zerschnitten. Mit drei derselben in der Hand wird dann von dem Orakeltunstigen eine Person hinter die Thur des Nachbars geschickt, um aus dem im Zimmer geführten Gespräch einen Satz zu hinterbringen, aus welchem nun die gewünschte Antwort fabricirt wird.

Ueber den Kaarnakiwi \*\*), Rabenstein, hat dem Berf. Fr. Dr.

Kreutwald Folgendes mitgetheilt: "Man nimmt heimlich einem Raben die Eier aus dem Neste, kocht sie ab und trägt sie dann wieder zurück. Der Rabe brütet fort, Wochen ja Monate lang, bis er endlich gegen den Herbst die fruchtlose Arbeit aufgeben soll. Kommt man dann zum verlassenen Neste, so sindet man ein Ei, das sich in einen Stein verwandelt hat. Diesen bringt der glückliche Kinder nach Hause, der mit seinem Funde ein ebenso kräftiges Heil= als Zaubermittel erlangt hat."

Bor 50 Jahren foll es in Wierland viele Leute gegeben haben, welche dieses Märchen für volle Wahrheit annahmen\*).

Höher als die Sonatargad stehen die tuuletargad II, 281 d. h. Windweise oder Windekundige. Die windekundigen Zausberer, die Windsahrer, die mit Stürmen und Wirbelwinden reisen, heißen auch tuule ema pojad, Söhne der Windesmutter. Der Soome tuuslar, Finnland's Zauberer ist ein solcher tuuletark IV. 56. Die höchsten Zauberer heißen Manatargad, Manaweise, die jeglichen Zauber lösen und binden können\*\*).

<sup>\*,</sup> Der Gotbfinger beigt im Eftnischen nimetu sorm, b. h. namentoser Finger und trägt biefen Namen in ben meisten Sprachen, bie eine Berwandtschaft mit bem Eftnischen haben.

<sup>\*\*) &</sup>quot;,Der Stein bes Raben" und feine Kraft wird auch in ben mith. und mag Liebern S. 91 angeführt.

<sup>\*) 3</sup>m Infande 1856, Rr. 39, Sp. 628 findet fich eine andere Saffung, weiche weiter berbreitet und bon Dr. Rreutzwald nach ben mundlichen Mittheilungen bes Mart Mobn aus Lais angegeben ift : "Gindt es Jemandem ein Rabenneft mit noch ungebruteten Giern zu finden, fo foll er unbergüglich ein Reuer anmachen, bie Gier aus bem Refte holen und fie tochen; barauf tragt er bie gefochten Gier wieber in's Reft gurud, ohne baft der Rabe etwas babon merten barf. Diefer fetzt fich fpater brutend auf feine Gier und wartet bie Beit ab, wo bie iunge Brut heraustommen foll. Da fie immer nicht fommt, merft er ben Betrug, fliegt über gander und Meere, bis er den belebenden Bunderstein (kaarna kiwi) findet; biefen tragt er in fein Reft, worauf bie Jungen fogleich aus ben Giern fchlübsen. Man wartet ruhig ab, bis bes Raben Brut flügge geworben, bott bann aus bes Reftes Boden ben Stein und hebt ihn forgfältig auf." Dem Berf. ergantte ein Mann aus bem St. Ratharinenfchen Rirchfpiele faft wortlich basfelbe und ein Weib in Reu. Commerhufen fugte noch bingu, baf man ben Rabenftein burchaus in bie Sand nehmen foll, wenn man in's Gericht geht, bann erhalte man immer Recht.

<sup>\*\*)</sup> Diese stammen gewiß aus Finnsand, benn bei ben jetzigen Esten ist selbst ber Name verstümmelt worden, indem man sie in der Negel maana targad nennen hört, offendar sälfchlich von maa abgeleitet, weil der Todesgott Mana längst in Bergessenheit gerathen in

#### XVI. Mana\*).

Der Todesgott, im Finnischen Tuoni. XX, 1044 Mana käsi hoiab meesta, die Hand bes Mana hält den Mann.

#### XVII. Tühi,

auch der wana Tühi, d. h. der Leere, der alte Leere, Nichtsbesteutende, eine Bezeichnung des Bösen. Im II, 136 wird die noch gegenwärtig vorkommende Sitte der Schwangeren mitgetheilt, daß diese ihre Schuhe wechseln müssen, damit der Leere nicht den Weg sinde. Ueber das Wechseln der Schuhe bei Schwangeren siehe Boecler S. 45.

Ein zweiter Name des Bosen ist Wanapois V, 463 und XVI, 571, d. h. der Altejunge.

Auch heißt er Paharet\*\*) und seine Söhne Pahareti poisikesed X, 95 ober Pahareti wanem poeg X, 115. — In demselben Gesange, Bers 193 heißt er wana waenuwaimukene, kes ei raatsi ristilapsi kuskil jätta kiusamata der alte Feindschaftsgeist, der es nicht über's Herz bringt, ein Christenkind jemals unversucht zu lassen. Auch wird er Wetewaim Wassergeist X, 221 u. f., Purask X, 281\*\*\*), Juudas X, 510 u. Kurat XVI, 720 genannt.

Doch die größte Rolle spielt der Sarwik d. i. der Gehörnte, dessen Reich sehr aussührlich beschrieben wird im XIII. und XIV. Gesange †).

In der Unterwelt reicht die natürliche Kraft des Kalew nicht mehr aus; mit Hisse des schwarzen Zauberwassers XIII, 682 öffnet er die Thür XIII, 706. Hier lernt der K.p. 3 Dinge kennen: ein Schwert XIII, 764, eine Weidenruthe\*) XIII, 768 und einen alten Hut aus Nagelschnitzeln XIII, 769, 770. K.p. lernt im XIV. Gesange alle Schätze des Sarwik kennen. Durch den Wunschhut versetzte er sich wieder in die Oberswelt, doch dort angesommen, wirft er den Hut ins Feuer.

Dieser Hut heißt XIV, 610 kuunelaastust kubar, ein Hut aus Fingernägelschnitzeln. Letztere soll der Teufel sammeln und in Vilz verwandeln, um daraus den Bünschelhut zu formen. Manche abergläubische Esten suchen noch gegenwärtig ihre abgeschnittenen Nägel sorgfältig zu verbergen, damit der bose Feind sie nicht aufsinde und zu seinen Zwecken verwende.

#### XVIII. Koerakoonlased\*\*).

Menschen halb mit Hundeleibern, sind nach dem Bolksglauben die letzten Wächter, die den Reisenden nicht gestatten, bis ans Ende der Welt zu reisen XVI, 904 u. s. w.

#### XIX. Härjapõlwelase poeg,

d. h. Zwerge, werden also beschrieben XVII, 614:
Kolmewaksa kõrguseni
Drei Spannen hoch
Kaelas kulda kellakene
Am Halse eine goldene Schelle

<sup>\*)</sup> Mana fommt auch in ben mith. u. mag. Liebern Seite 8 und 10 bor. Ueber Manalase bergl. hurt Beitrage Seite 11.

<sup>\*\*)</sup> Que paha schliecht und ret garftig.

<sup>\*\*\*)</sup> Der Teusel wird auch mit dem Schimpsnamen wana purask belegt. Im Dörpt-Estnischen heißt purask der Meißel, wofür der Reval-Este peitel gebraucht. Gewiß ist das Wort purask als Cuphemismus für den Namen des Bösen gebraucht, wozu die Affonanz die Beranlassung gewesen ist.

<sup>†)</sup> Diefer Sarwik, Lieblingofind ber driftlichen Theologen, war ben beibnifchen Eften gewiß ein Frembling, baber Alles, was von ihm erzählt wirb, als würzende Zuthat ber neueren Zeit zu betrachten ift.

<sup>\*)</sup> Bielleicht die beutsche Bunfchelruthe.

<sup>\*\*)</sup> Ahrens hat offenbar Recht, wenn er sie als Menschen mit Hunbeschnauzen von koer G. koera, der Hund und koon G. koonu, Rüffel und Schnauzer "Hundeschnäuzier" annimmt, d. h. Leute mit ausgezeichnetem Geruchssium, die wie Spürhunde nach der Spur andre aussuchen. Die estuischen Augaben über koerakoonlased sind von einander sehr abweichend; dalb stellt man sie sich menschliche Körper mit einem Hundesopf und Hundeschwanz, bald wieder als Hunde mit einem menschlichen Kopse vor.

Sarwekesed korwa taga Rleine Hörner hinterm Ohr Kitsehabe alla louga Biegenbart unterm Kinn.

#### XX. Mardus\*)

ift eine Geisterstimme im Walbe, die ber Borzeit Leib und Jammer an stillen Abenden beklagt. Bum Berständniß Bers 128.

Eine mythische Person ist auch

#### XXI. Der Warrak.

K.p. ins Innere von Lappland vordringend, fragt diesen Weisen, in welcher Richtung das Weltende am fürzesten zu erreischen sei. Dieser warnt ihn vor den Gefahren des Unternehmens, läßt sich aber gegen enormen Lohn an Geld zur Lenkung des Schiffes bestimmen und verlangt außerdem noch "was daheim an eine Mauer gekettet sei." XIV, 614 u. f.

Im XIX. Gesange 897 u. f. holt er dieses ab. Es ist eine bem K.p. unbekannte Berlassenschaft des alten Kalew, ein ehrwürstiges Gesetzbuch \*\*) an einer Kette. XIX, 911—913.

#### XXII. Der Kungla kuningas,

ber König von Kungla I, 499, ein Mächtiger bes Nordens; benn Kunglamaa ist ein sabelhastes Elborado. Ohne Zweisel ist der Kungla kuningas eine mythische Größe, denn wollten wir auch Kungla maa für Gottland nehmen, so hat dort doch niemals ein selbstständiger geschichtlicher König geherrscht.

#### XXIII. Põhja kotkas,

des Nordens Mar I, 90 und XVIII, 1, häufig in Sagen u. Lie-

dern vorkommend, wird als eine unheilbringende bose Macht gestacht. Bergl. myth. u. mag. Lieder Seite 35 u. 41 und estnische Bolksl. Seite 3 u. f.

#### XXIV. Siur.

Ueber die Bedeutung dieses mythischen Vogels XIV, 315 ist nichts Genaueres bekannt. Sein Name wird in den älteren Volks-liedern mehrsach genannt. XIX, 493—584.

Siuru lindu, Taara tütar, Siuru lindu, sinisiiwa 2c. Bogel Siuru, Tara's Tochter, Bogel Siuru, blauen Flügels 2c.

fommt auch wörtlich in den myth. u. mag. Liedern von Kreuts wald und Neus Seite 36 u. f. vor.

#### XXV. Tont,

ber Hausgeist\*), welcher seinem Herrn Schätze zuträgt. Er wird noch wedaja Schlepper, warakandja Schatzträger, Kratt Stratt, Puuk, pisohand Funkenschweif, tulehand Feuerschweif (s. myth. u. mag. L. Seite 80) genannt \*\*).

Nach Hurt wird er auf folgende Weise fabricirt: "Man sammelt an drei Mittwochs- und vier Donnerstagsabenden hinter einander alte Besen, Badequäste, Ueberbleibsel abgenutzer Bastschuhe und ähnliches Zeug auf den Boden des Hauses; am letzten Don-nerstagabend ordnet man sie in einen Hausen, schneidet sich in den namenlosen Finger der rechten Hand und läßt einige Blutstropsen auf die gesammelten Stoffe fallen, wobei man einige Zauberworte

<sup>\*).</sup> Bergl. Boecler Seite 146 u. f.

<sup>\*\*)</sup> Der Berluft biefes Gefetzbuches scheint ben fpateren Berluft ber Freiheit bes Boites bedingt zu haben.

<sup>\*)</sup> Derfeibe ift zu unterfcheiben von bem Gefpenft, bem Geifte eines Berftorbenen, ber kodukäija Beimganger heißt und im XII, 106 auch ermant wirb.

<sup>\*\*,</sup> Siehe Inland Jahrg. 1837, Rr. 12, Sp. 703 und Jahrg. 1848, Rr. 29 u. 30. — Hurt. Beiträge 2c. S. 16 und Sitzungsberichte ber gelehrt. eftn. Gef. pr. 1868, S. 21.

hermurmelt und die Seele dem Teufel verschreibt. Dadurch bestommt die Ruppe Leben und der Schatzträger ist fertig."

Nach Jannsen wird von "allerlei Fetzen und Bruchstücken unter Zaubersormeln eine menschenähnliche Figur zusammenges stoppelt und an drei Donnerstagabenden muß der Bersertiger, ein eingeweihter Zauberer, nach Sonnenuntergang aus dem namens losen\*) Finger (Goldfinger) der linken Hand 3 Tropfen Blut sallen und Feuersunken aus Stahl und Stein sprühen lassen."

Rach einer Nordwierländischen Fassung, die von sachtundiger Seite dem Verf. mitgetheilt worden, gehört zu den festen Bestandstheilen des Tont die Nabe eines zerfallenen Wagenrads und ein alter Besen, welche den Rumpf und Kopf bilden müssen. Um dieses Gerüst werden eine Menge weicher Körper gebunden, worunster unsehlbar ein Pfropsen, der zur Verstopfung einer zerschlagenen Fensterscheibe gedient hat, ein verbrauchter Scheuerslappen (küürimise nuustik), der untere Saum eines Weisberhemdes und einige Haare aus der linken Achselgrube des Versertigers sein müssen. Jur Hülle wird ein alter Sach verwendet. Der Schöpfer stellt sich mit seinem unbelebten Machwert drei Donnerstage auf den Kreuzweg, schließt mit dem "alten Jungen" einen Handel, der mit ein paar Blutstropsen besiegelt wird, und der Tont ist ein sebendes Geschöpf geworden.

Nach einer anderen Mittheilung aus Wierland gehören noch außerdem zu den festen Bestandtheilen des Tont: zerbrochene Schalen, Holzlöffel, Silberperlen und Erbsenstengel, und zwar sollen die Schalen das Gesäß, die Holzlöffel die Wangen, Silberperlen die Augen und Erbsenstengel die Gedärme darstellen.

Der gewöhnliche Aufenthaltsort dieses Kobolds, Beistes, Be-

ivenstes, Sausgeistes ober schätzeführenden Drachen ift ber Boben ber Wohnstube, bisweilen auch die "Kleete" (Vorrathshaus), wo= bin die Wirthin jeden Tag eine Schale Milch ober Suppe für ben Robold zur Mahrung zu liefern hat, die in der Regel der Haustake zu Theil wird. Dafelbst hat er die Gestalt einer schwar= gen Rate ober eines schwarzen Sahnes; ift er aber unterwegs mit ber Ladung, so fieht er langgeschweift, feuerroth aus; am häu= figsten tann man ibn zur Berbstzeit, wenn die Kornkleeten fich gefüllt haben, in ber Nacht durch die Luft fliegen sehen. Will man ihn bann jum Stehen bringen ober anhalten und ihn nothigen, Die Beute fallen zu laffen, fo braucht man nur die Rreugbander an seinem linken Schuh schnell burchzuschneiben. — Sein Ausund Eingang geschieht durch das Giebelloch (olw) des Wohnhauses ober der Kleete, zu welchem Behufe dasselbe auch offen gehalten wird. Dieser Hausgeist fann nüten und schaben, je nachbem man fich zu ihm stellt.

Das hier Mitgetheilte hat der Berf. vor 25 Jahren als 10= jähriger Knabe im Wesentlichen aus dem Munde der alten Weiber auf dem Gute Warrang im St. Marien=Magdalenschen Kirchspiele in Estland gleichfalls ersahren. — Wie von allen großen Männern, so existiren auch über den estnischen Tont eine Unzahl von Anec-doten, von denen manche gewiß noch heutigen Tages geglaubt werden.

<sup>\*)</sup> Der namentose Finger nimetu sorm, finnisch nimetoin sormi, spielt auch in der Kalevala eine Molle (vergleiche Rune I, Berd 320). In einem Kinderliede heißt der Daumen tät tapja Laudtödter, der Zeigefinger koti noel Stopfoder Sadnadel, der Mittelfinger pik Peter der lange Peter, der Goldfinger nimeta Mats der namentose Mats u. der kleine Kinger weike Ats der kleine Hand.

### Das Geographische.

#### I. Simmelskörver.

Bon den himmelsförpern werden paaw ober paike bie Sonne, kuu der Mond, chatäht der Abendstern, koidutäht der Mor= genstern und pohja nael ber Nordnagel genannt. Der Nord= nagel ist der Polarstern und steht auch nach den Begriffen der Esten fest. Db ber angeführte Sternsohn tähtepoeg IV, 64 mit bem Polarstern identisch ift, geht aus der angeführten Stelle nicht mit Gewisheit bervor. Da aber der Sternensohn mit Sonne und Mond gemeinschaftlich unter ben Freiern erscheint, so läft fich mit vieler Wahrscheinlichkeit vermuthen, daß unter dem Sternensohn hier der Polarstern gemeint ift. Dafür spricht besonders I, 237, wo der dritte Freier pohja naela wanem poega "des Polarsterns ältester Sohn" heißt. Außerdem fommen noch drei Sternbilber vor und zwar der große Bar, die Plejaden und der Jacobsstab im Orion. Der große Bar heißt wana wanker\*) alter Wagen ober Rootsi karu Schwedens Bar und wird IV, 63 mit bem Polarstern als Wegweiser bes K.p. auf seiner Schwimmreise nach Finnland angeführt. Die Plejaden haben den Namen soel b. h. Sieb und ber Bürtel im Orion ober ber Jacobsstab heift wardad b. h. Dreschstegel oder Spieße. Die Finnen nennen ben Orion kuninkaan tähti und den Oriongurtel Kalevan miekka Kalew's Schwert.

IV, 116 heißt es:

"Juba sôela seisis sôrwi, Wardad weerdes walge wasta."

VII, 157: "Juba sôela seisis sôrwi,

Wardad wasta walgeeda."

"Juba soela seisis sorwi" heißt: Das Siebengestirn (ber Sieb) neigte fich (scheinbar) bem Untergange zu (ftand auf Die Seite gefehrt). "Wardad weerdes walge wasta" bie Spiefe, ber Driongürtel, rollten gegen die Belle, d. h. fie neigten fich gegen die Morgenröthe oder die Tageshelle. Das fann nur im Sommer geschehen sein, benn im Berbst und Winter wird tein Linnen ge= blichen, so wenig wie K.p. um die Zeit eine Schwimmpartie ver= sucht haben würde. Berücksichtigt man das Vorhergehende, wo die Mutter mahrend ber Abmesenheit der Sohne (auf der Jagd) beraubt mirb, im Rusammenbange mit bem Wettgesange ber Bruber, fo tonnte ber Mai=Monat gemeint sein und in dem Gesange ware bemnach vielleicht eine Allegorie über das Erwachen des Frühlings (?) zu vermuthen.

Die Milchstraße beift im Estnischen linnu teerada, der Bogel Bfab. Siehe mag. u. myth. Lieber S. 54.

#### II. Länder: und Bolfernamen.

1, 87 berichtet, daß ein Sprößling ber Taraiden fich nach Rukland begiebt und bort ein tuchtiger Raufmann und Bortenverfertiger wird.

> Se, kes weeres Wenemaale, Kaswis kauniks kaubameheks, Poe poordide punujaks\*).

Auch in ber Ralevala heißt es Rune 31, Bers 11 u. 12: "Minka vei Venächelle, siitä kasvoi kaupanmiesi," der nach Rukland Fortgeführte, wuchs beran jum Sandelsmann.

Der zweite fturmt nach Norwegen und wird ein muthiger Rriegsmann und ein tuchtiger Führer ber Streitagt.

<sup>\*)</sup> Schiefner im Bulletin ber Academie 1854 Seite 415 fagt: in einigen Begenden führt er bei ben Esten auch den Namen wana wanker und Rootsi kabu Schwebens Stier.

<sup>\*)</sup> Poordid heißen bie aus Draht gewebten Metall. Spitten, melde pon aufen bunn verfilbert ober bergolbet in fruberen Jahren ale Bierrath an ben Weiberhauben. Mützen und an ben Krangen (parjad) ber Mabchen getragen wurben.

Se, kes tuiskas Turjamaale Sirgus wapraks sõameheks Tõusis taperi tautajaks. I, 94 u. f.

In der Kalevala, Rune 26, Bers 291 und Rune 48, Bers 313 u. 314 heißen die Einwohner Pohjolas Turjalaiset und hin und wieder pflegt Lappland wie auch Pohjola Turja benannt zu werden. Castren in seinen Borlesungen über sinnische Mythoslogie, herausgegeben von Schiefner, sagt dazu Seite 245: "Eisgentlich dürfte jedoch Turja Norwegen bezeichnen, denn ohne Zweiselist es ein und dasselbe Wort wie Rutja, was noch heut zu Tage bei den sinnischen Bauern den Namen für Norwegen ausmacht."

Soomemaa Finnland wird sehr häusig in der Sage genannt und mit dem Namen kaljumaa V, 295 d. h. Felsenland bezeichnet. Es hat nach V, 332 hohe User und V, 289 u. s. Flächen, Hügel, Berge, Thäler, ist die Heimath des Zauberers von Finnland II, 295 und des berühmten Schmiedes VI, 97 u. 128, kuulsa soome seppa.

Außer Rußland, Norwegen und Finnland werden noch genannt Lättimaa Lettland, Kuuramaa Curland, Lappumaa Lappland, Pohlamaa Polen, Rootsimaa Schweden, Saksamaa Deutschland und Türgimaa Türkei. Das mythische Kunglamaa, ein fabels haftes Eldorado, wird gleichfalls häusig genannt. Unter Kunglamaa könnte auch die Insel Gottland verstanden werden, wo zur Blüthezeit des Hansabundes ein fabelhafter Reichthum geherrscht haben soll und wohin die kühnen seefahrenden Esten mit ihren Fahrzeugen leicht gelangen konnten.

Die noch gegenwärtig beibehaltenen estländischen Distrifte tommen in den Gefängen alle vor:

Der westlichste Theil Estlands heißt Läänemaa, b. h. West= land, deutsch die Wiek. Die Wiekschen Esten rühmen sich noch heutigen Tages: meie oleme ema poolt Kalewipoea sugulased, wir sind von mutterlicher Seite mit dem Kalewssohn verwandt.

Nordöstlich von der Wiet liegt Harrien, Harjumaa vom Fin=

nischen harju Landrücken. Deftlich von Harrien liegt Wierland, Wirumaa von weer, steiles abschüssiges Ufer. Im Finnischen bat Estland gegenwärtig den Namen Wironmaa.

Süblich von Harrien und Wierland liegt Jerwen Järwamaa von järw, der See, also ein Land reich an Seen. Es dürfte etswas weit in der Borzeit liegen, wo die Beschaffenheit des Landes der Art war, daß man es ein Land der Seen nennen konnte. Ein großer Theil der unwirthbaren Moore, namentlich in der Umgebung Weissenstein's sind offenbar verwachsene Seen. Durchsstößt man z. B. mit einer langen Stange die ein paar Fuß dicke, unter den Füßen schwankende Obersläche, so versinkt die Stange in das Bodenlose. Der östlichste Theil Wierlands heißt Allentacken Alutaguse maa vom Finnischen alho Sumps, das Land hinter den Sümpsen.

In Livland wird die Umgegend von Pernau Pärnumaa, d. h. Lindenland; die Umgegend von Fellin Willandimaa, das kornsgebende Land, die Umgegend von Oberpahlen Poltsamaa und von Dorpat Tartumaa genannt. Der Name Pold- oder Poltsamaa könnte von pold, der Acker, abgeleitet werden, während in Tartumaa eine Erinnerung an Taara näher zu liegen scheint, als die Erinnerung an Tartaren, wie Eckardt will.

#### III. Städte, Flecken und Ortschaften.

Bon Städten werden genannt: Tartu Dorpat\*), Willandi Fellin, Riia Riga, Tallinn oder auch Lindanisa\*\*) XVII, 25 Reval. Außerdem werden namhaft gemacht: Järwalin die Stadt in Jerswen, Läänelin die Stadt in der Wief, Jaanilin eine alte Estensburg tief im Walde und von Morästen umgeben, innerhalb der

<sup>\*)</sup> Der eftn. Name lautete auch: Taara paik, b. h. ber Ort bes Tara XII, 489.

<sup>\*\*)</sup> In ben mith. u. mag. Liebern heißt es Seite 57: Läksin läbi Lindanisa Ruhr ich hin burch Lindanifa.

Grenzen des Gutes Poll im Nissischen Kirchspiele in Harrien. Endlich treten noch die mythischen Städte Lihala und Rahala auf.

VI, 912 heißt es: Wenn das die Stadt Lihala ist, so wäre sie aus Fleisch — liha, Fleisch. VI, 913: Wenn das der Strand von Rahala ist, so wäre er aus Gelb — raha, Gelb.

Herr Dr. Kreutwald hat dem Berfasser hiezu Folgenstes mitgetheilt: "Andere Lesarten haben hier Lihula und Rahula, wo dann die erstere Leal und die zweite eine Friedenssstätte bedeuten könnte. Da aber aus der Antwort des Sängers hervorgeht, daß die Orte nicht aus Fleisch oder Geld gebaut waren, schien es mir richtiger die Lesart Lihala und Rahala beiszubehalten."

Bei dem Dorfe Assamalla zum Gute Bortholm gehörig, im Klein-Marienschen Kirchspiele in Wierland fand die im XVII, 196 beschriebene große Schlacht mit den Rittern statt.

Auf der vom Walde umgebenen Fläche zwischen der Piepsichen und Narvaschen Straße bei der Station Wägewa hielt der K.p. die im XIII, 310 angeführte Mittagsruhe.

Der Eingang in die Hölle soll im Grenzgebiet des Gutes Cabbal im Pillistferschen Kirchspiele befindlich gewesen sein XIII, 346.

Bei Torgel wird eine Sandhöhle in dem Volksmunde die Hölle porgu, oder auch des Teufels Bergesöffnung kuradi mää hauk genannt. Die Sage läßt hier die Teufelsmutter Juudaliste ema aus der Badstube kommen X, 510 u. f.

Der Ort Mustapall X, 190 dürfte in der Nähe von Fellin zu suchen sein; denn dort heißt noch gegenwärtig ein Gesinde unter dem Gute Wierat Mustapall.

Richt weit von dem Dorfe Affamalla liegt Kalewipoea hobuse naha ase IX, 136, die Stelle, wo die Haut von Kalew's Roß liegt. Der Berf. hat von vielen Personen von der nassen Wiese, estnisch luht gehört, die den oben bezeichneten Namen trägt. Ein Mann aus dem Katharinenschen Kirchspiele wußte außerdem

zu berichten, daß in der Nähe dieser Wiese die Stelle gezeigt wird, wo der Kopf des Kalewiden=Rosses gelegen; die Stelle sei noch jest ganz roth.

In der Nähe des Dorfes Persetiwi am Peipus, zum Gute Kockora gehörig, befindet sich der vom Helden nach dem Wolse geworsene Stein XII, 688 u. f. Die Eindrücke von den fünf Fingern an dem Stein sind so groß, daß in jeder Vertiefung ein Mensch sich verbergen kann.

#### IV. Meere.

Der finnische Meerbusen heißt Soome meri Finnlands Meer oder Wiru meri Wierlands Meer. Die Ostsee wird Läänemeri d. h. Westmeer genannt. Außerdem wird noch das große Meer Suur meri angesührt.

Von der Tiese des Läänemeri heißt es XVI, 77, daß dieses Meer bis zu den Kinnladen des K.p. reiche, Lääne loualuudest saadik. Das große Meer Suur meri reiche schon bis zum Munde XVI, 78.

#### V. Geen und Morafte.

- 1) Ueber ben Peipus Peipsejärw holt ber K.p. die Bretter XI, 50 u. f. Un ben Ufern bieses See's liegt ber Wurfstein, ben ber K.p. vom Närstaberg im Wettkampf warf X, 640.
- 2) Zehn Schritte von dem Wirts- oder Wortsjärw liegt der Stein, den der Baffergeist in demselben Bettfampse geworfen haben soll X, 618.
- 3) Der Endlajürw liegt mitten in einem großen Moraste unweit Kardis, 66 Werst nordwestlich von Dorpat auf livländischem Grunde, aber sehr nahe der estländischen Grenze. Schaaren von Kranichen und anderen Zug= u. Wasservögeln beleben die User des in ganz unwirthbarer Gegend belegenen See's. Ueber die Sage vom Endlasee siehe Berh. der gelehrt. estn. Gesellschaft, II, Heft 4, Seite 74.

4) Ilmjärw\*) Wettersee XIII, 165 u. f. und XVI, 79 ist ein von kleinen Hügeln umschlossener See, etwa 30 Werst von Dorpat, dicht an der Revalschen Landstraße. Nach dem Bolkseglauben übertrifft er an Tiefe alle Gewässer des Landes. Der K.p. nennt ihn XIII, 187

tondilaste loik

des Hausgeistes Pfüge

musta wähi mudalomp

des schwarzen Krebses Schmuglache,

und kann ihn nicht durchwaten; und XVI, 79 sagt er

Ilmjärw jäi mul üksinessa

Kur der Imjärw ganz allein blieb

Keskepaigast katsumatta

In der Mitte unberührt \*\*).

Peipsejärw mul puusast saadik Peipus reicht mir bis zur Hüfte Wortsjärw mulle wööst saadik Bõrtsjärw bis zum Gürtel Mustajärw mul maust saadik Schwarzsee bis zum Magen Kaeujärw mul kaelast saadik Kajujärw bis zum Halse.

Bon der Tiefe der andern See'n beift es XVI. 73:

- 5) Mit dem Namen Mustjärw werden viele fleine Seen besteichnet, die einen schlammigen Grund haben.
  - 6) Kaeujärw?
- 7) Der in VIII, 228 angeführte Järwekene ist ber Saadjärw unweit Dorpat, wo der freundschaftliche Wettkampf um die Herr-

schaft zwischen den drei Brüdern vor sich ging; der vom jüngsten Bruder geworsene Stein, an dem man noch jetzt die Fingereinschücke erkennen will, liegt unsern des Users. Diesem Denkstein wurden Opfer gebracht. K.p. wirft dem Wassergeist ein hobe walget, Silber=Weißes zu VIII, 620. Bon dem See heißt es VIII, 230—234:

Ilus oli järwe igapidi
Schön war der See in jeder Hinsicht
Lagled lustil laenetella
Möven freuten (sich) ob der Wellen
Luike karjad kalda ligi
Schwäne-Schaaren nah am User
Pardid jälle alla parwe
Enten unterhalb des Flosses
Hallid linnud peale parwe
Graue Bögel oberhalb des Flosses.

Von biesem See aus läßt die Sage den heiligen Sain des Taara auf einem Hügel und den Embach sehen VIII, 237—245.

- 8) Der im XX, 367 angeführte See, aus dem K.p. nach der Schlacht seinen Durst löscht, heißt Jänujärw, Durstsee und liegt im Grenzgebiet des Gutes Alt=Köllitz im Cannapähschen Kirchspiele.
- 9) Der obere See bei Reval Ülemiste järw\*) wird Linda's Thränenlache Linda pisarate loik und der Wittwe Trauerweinen=, see lese leinanuttu järw II, 451 u. f. genannt.

In ber Reinthalfchen Uebersetzung heißt es:
Sieh dir an das ew'ge Denkmal,
Welches die verlaff'ne Wittwe
Ihrem Aummer ausgegoffen,
Daß sich drin die ew'ge Sonne
In den ew'gen Kiuthen spiegte!

Der eftnische Text lautet :

<sup>\*)</sup> Im Finnischen heißt ilma Luft. In der lappischen Mythologie sommt die Gottheit Ilmaris vor, welche Sturm und schlechtes Wetter hervordrachte, eine Luftgottheit. Die Wotjasen bezeichnen den Gott des himmels und der Luft mit dem Namen Ilmax und bei den Kinnen heißt die Luftgottin Ilmatar.

<sup>\*\*)</sup> leber Ilmjärw bergl. mnth. u. mag. Lieber Seite 113.

<sup>\*)</sup> Wie viele andere Stellen, fo ift auch die bezügliche II, 473-477 zu frei und auch untreu wiedergegeben.

- 10) Der kleine See, worin Alewipoeg ben Tob fand, liegt etwa 17 Werst südöstlich von Werro, unweit ber nach Bleskau führenden Boststraße. Sein Grabbügel, von Schatgräbern zerstört, faum noch erkenntlich, liegt dicht an der Beerstraße und heißt beim Bolf Kuningahaud, Königsgruft XX. 500-524.
- 11) Von den Moraften wird der Kikerpare soo X, 76 zwi= schen Bernau und Wellin und
- 12) ein kleiner Moosmorast VIII., 860 genannt. Letterer liegt unweit des Dorfes Arukull, zu Jomper im St. Ratharinenschen Kirchspiele gehörig, und hier sollen die Gingeweide des Ralewirosses gelegen haben.

#### VI. Kluffe.

1) Der Embach emajogi VIII, 241 u. f. In ben Berh. ber gelehrt, eftn. Gef. I. Band, 1. Beft, theilt Dr. Fahlmann über den Embach folgendes Bolkslied mit:

> Ei kôigile ei ônneks antud, Onneks antud, palgaks pandud, Emajôe jälgi käia, Ema wahtu waadataie. Ema kohkumist kuulata, Ema seljas sõiteletes Ema silma waadataie, Ema silmas ennast näha. Nicht jedem ist bas Blud geworden, Das Glud geworben, ber Lohn gegeben, Am Ufer des Mutterbachs fich zu ergehen,

Waata mälestuse märki, Mis siin leske leinadessa Kurba südant kustutelles Lagedalle lahutanud Pääwa paistel hiilgamaie!

Siehe bas Erinnerungszeichen, Das bie Wittive in ber Trauer, Ihr betrübtes Berg zu ftillen Muf bie Riade ausgebreitet In bem Connenfchein zu glangen ! In bem Originaltext fommt bas Wort newig" gar nicht bor.

Den Schaum der Mutter zu seben. Das Braufen der Mutter zu hören, Auf dem Rücken der Mutter fahrend Der Mutter in's Auge zu schauen, Im Mutter=Auge fich felbst zu blicken.

2) Der Wohandu ober Woo ist bis auf ben beutigen Tag ein beiliger Fluß, indem bis in die allerjungste Bergangen= heit demselben noch stille Opfer von den Esten dargebracht murden. Der Sulewipoeg verliert in ber Schlacht in ber Nabe biefes Fluffes das Leben\*), und K.p. schlug eine Brucke darüber, um mit seinem Beer weiter zu geben XX, 404 u. f. Die eine Duelle bes Wohandu ober Woo kommt aus dem Friedrichshof'schen See, Die andere aus ben Odenpah'schen Boben und zwar entspringt die lettere bei dem Dorfe Ilmjärm; beide vereinigen fich bei Roraft. Alsbann flieft er durch die Seen Wagula und Tammula bei Werro und ergiekt fich nach seiner Bereinigung mit der Medda bei Böbbs in ben Beipus.

Diefer Muß wurde früher puha jogi genannt, und vormals von ben Eften so heilig gehalten, bag man es in seiner Nähe nicht magte einen Baum zu fällen oder eine Ruthe zu brechen; beging Jemand einen folden Frevel, fo mußte er im Laufe besfelben Jahres fterben. Der Bach und die Quelle wurden jährlich ge= reinigt und man glaubte, daß ein Unwetter entstünde, wenn etwas Unreines in fie geworfen wurde. Gutslaff (beutsche Mythologie von Grimm, Seite 565) ergahlt, daß ein Gutsbesiter eine Mühle an dem Bache erbaute, als aber bald darauf schlechtes Wetter eintrat und längere Beit fortbauerte, brannten bie Esten bie Mühle nieder, da fie das Unwetter der Entheiligung des Baches beimagen. Die Sage ergabtt, bag man biefem Bache nicht nur Thiere, sondern auch sogar kleine Rinder geopfert habe. Diese

<sup>\*)</sup> Der Ort ift nicht genau zu ermitteln, muß aber in nachster Rabe Werro's liegen, vielleicht bei bem Dorfe Raaba.

Opfer sielen wohl dem "Kerl mit blauem und gelbem Strumpf" zu, der sich im Bach aufgehalten und zuweilen aus demselben em= porgestiegen sein soll. Bergl. Castrén's Borles. S. 71. Dieser Kerl 2c. ist der Wassergeist, S. 162.

- 3) Raudaoja bei dem gleichnamigen Aruge in der Nähe von Jaggowal in Estland. K.p. Abenteuer mit der wasserreichen Riessentochter XV, 396 sand hier statt. Der in die Quellenmündung geworsene Stein ist in dem Hügel noch sichtbar. Hinter dem Stein quillt Wasser hervor.
- 4) Koiwa, die livl. Aa. Hier ergeht sich der K.p. und baut sich ein Hüttchen XX, 615.
- 5) Kääpa. Er entspringt aus dem See von Jegel, vereinigt sich mit dem Rojelschen Bache und ergießt sich bei Omedo in den Beipus. Nicht weit von dem Gesinde Kääpa bei Saarenhof, hart an der kleinen Brücke, die über den Kääpasluß führt, liegt im Grunde des Baches das berühmte Schwert des Helden. XX, 835. Dr. Fählmann sagt in den Verh. d. gelehrt. estn. Gesellsch., I. Bd., 1. Heft, v. J. 1840, Seite 40: "In einem dem Embach nahen Bächlein liegt das blinkende und singende Schwert des Kalewiden."

Im VI, 417—430 werden folgende Gewässer angeführt, aus denen der sinnländische Schmied zum Härten des Schwertes das Wasser genommen: Wirumeri, Soomemeri, Peipsejärw, Wortsjärw, Emajogi, Koiwa und Wohandu.

#### VII. Berge und Sugel.

1) Der Irumägi, Fruberg bei Reval III, 352 u. 376.

Die zum ersten Mal in die Stadt Kommenden mussen die Frusmutter Iruämma III, 407 grüßen und die Jünglinge mussen zum Beichen ihrer Hochachtung ihren Hut auf das Haupt der versteisnerten Linda setzen. Nach der Sage soll der Stein immer wieder sich zurückbegeben, wenn er ins Thal gewälzt worden ist.

2) Der Närskamägi am Fellinschen See. Auf bemselben findet der Wettkampf mit dem Wassergeist statt X, 561 u. f.

Gegenwärtig stehen einige Gesinde auf dem Närskamägi; auch sindet man dort einiges Laubholz. Nicht weit davon liegt ein Morast mit vielen Granitblöden.

- 3) Der Maksamägi, Leberberg, entstand aus der Leber des K.p. Rosses VIII, 858.
- 4) Der Langnamägi, Laaksberg bei Reval. Laagnakalju, Laagna's Felsen, wie Lindanisa kommen auch in den myth. u. mag. Liedern Seite 58 vor.
- 5) Der im VIII, 726 von K.p. während ber Mittagsruhe zum Kopftissen benutte Hügel ist ein sogenannter Linnamägi\*), etwa 1½ Werst von der St. Katharinenkirche bei Wesenberg entfernt. Aus dem Hügel entspringt eine Quelle, die der Schweiß des Helden erzeugt haben soll.
- 6) Kalewipoea sängid, d. h. Kalew's Sohnes Betten. Nach Dr. Bertram, Wagien, liegen 5 solcher Kalewidenlager in einer Ellipse, deren Spitze den Peipus berührt und deren Längs= durchmesser sich etwa 40 Werst weit westlich ins Land erstreckt. In der Mitte dieser Ellipse liegt der Kääpasluß.

Diese fünf sängid oder Betten des Kalewipoeg sind: 1) der bei Allatsiwi, 2) bei Torma, 3) bei Lais, 4) bei Ludenhof und 5) bei Kasinorm. Im XIII, 72 u. s. erzählt die Sage: der Riese habe Sand vom Seeuser herbeigeholt, um sich ein Lager zu bereiten; dabei sei ihm etwas Material aus dem Rockzipsel herausgerieselt und so sei der Hügel entstanden. In einiger Entsernung davon liegt nun der säng. Dr. Areuhwald verlegt diesen in die Nähe von Ludenhof und Dr. Bertram dagegen nach Allatsiwi. Die Differenz liegt darin, daß Areuhwald keines von diesen sängid mit eigenem Auge gesehen hat, sondern wiedergab, was in mündslichen und schristlichen Nachrichten ihm vorlag, da war denn, wie Dr. Bertram richtig bemerkt, nicht Alles "Honig aus Hybla."

<sup>\*)</sup> Bor 50 Jahren ftand am Fuge bes Sugele ein Bauergefinde, MBeotsa talu. weit befannt burch feinen großen ausgezeichneten Kirfchengarten.

Bertram hat jedes säng aus eigener Anschauung kennen gelernt, baher verdienen seine Angaben ben Borzug.

7) Die im Borkholmschen Gebiete zerstreuten kleinen Hügel heißen Kalewi poea hobuse kontide asemed, Knochenstätten des Kalewi Pserdes.

#### Anhang.

Die Furchen von dem Pfluge Kalew's VIII, 650 treten in der Nähe des Saadjärw, wo ziemlich gleichmäßig fortlaufende Hügelketten enge Thäler einschließen, besonders deutlich in's Auge; desgleichen bei Burhöwden im St. Katharinenschen Kirchspiele, wo die Kurchen Neeruti mäed heißen.

Die Hufspuren des in Fußfesseln gelegten Rosses sieht man im Ratharinenschen, Al. Marienschen und St. Simonschen Kirch-spiele. Es sind Gruben in fast gleichmäßig abgemessenne Entsernungen, die in einer Reihe neben einander liegen. Der Referent hat diese Bertiefungen im Bortholmschen Gebiete selbst gesehen. Daß diese regelmäßigen Erhöhungen und Bertiefungen nicht Werke der Natur, sondern der Kunst sind, springt jedem Beobachter sofort in's Auge, aber es fragt sich, in welcher Zeit und zu welchem Zweck wurden sie geschaffen?

Wo der K.p. durch den Wald ging XI, 23 u. f., da entstand ein offener Weg, wo er durch den Morast watete, bildeten sich Gruben; die Unebenheiten verschwanden unter seinen Füßen, die Hügel wurden flach getreten und viele Berge niedriger\*).

Außer den verschiedenen Wältern, wie Tannen=, Gichen=, Birken=, Fichten= und Ellernwäldern werden moosbededte

Kussa pohjasi jalalla Kalahauat kaivaeli Bo ber Fuß ben Grund berühret, Gräbt er Gruben für ble Fijche 2c. Sümpfe sambla sood und schwankende Moräste raba sood genannt VI, 27; gleichfalls Flächen, lagedikud und Haiben, kanarpikud in der Sage angeführt. Die nassen Wiesen heißen luhad und die trocknen arud; das Weideland karjamaa und der Acker pold oder wiljamaa VIII, 658.

#### VIII. Infeln.

- 1) XVI, 678 Sädemette saar, Funkeninsel, wahrscheinlich Island. Die seefahrenden Esten selbst sind schwerlich bis Island vorgedrungen, wahrscheinlich hatten sie die Kunde von der Wunsberinsel von anderen Seefahrern erhalten, mit denen sie im Berstehr mehrfach zusammen kamen.
  - 2) XVII, 64 Kuresaar, Kranichsinsel, eftn. Name für Defel.
- 3) Die Insel Dagden heißt Hilusaar. Der Name Hilusaar steht gewiß in Berbindung mit hilud, unter denen Hr. Dr. Kreuß= wald nichts anderes verstehen kann, als Riesen, denn bis auf unsere Tage zeichnet sich Dagden durch große kräftige Männer aus. Die Hilglatütar XVI, 857 wäre diesem nach als "Riesentochter" zu fassen.
  - 4) Tütterginfel, Tütarsaar.
  - 5) Lawassaar ift eine fleine Insel im finnischen Meerbusen.
- 6) Im VI, 910 wird eine Insel namhaft gemacht, von der ein Arm der mythischen Finnenbrücke "Soome sild" nordwärts nach der sinnländischen Küste, der andere südwärts nach der estlänsdischen Küste reichte. Wenn der K.p. die Schwimmfahrt von Reval aus bewerkstelligte, so könnte die Insel Nargen sein. Dagegen dürfte eingewandt werden, daß diese Insel zu nah an der estländischen Küste liege, um einen Mittelpunkt abgeben zu können. IX, 769 heißt es:

Sõitsin suisa soomesilda Wesikaare waskit teeda Wikerkaare wihma teeda Fuhr grad auf der Finnenbrücke

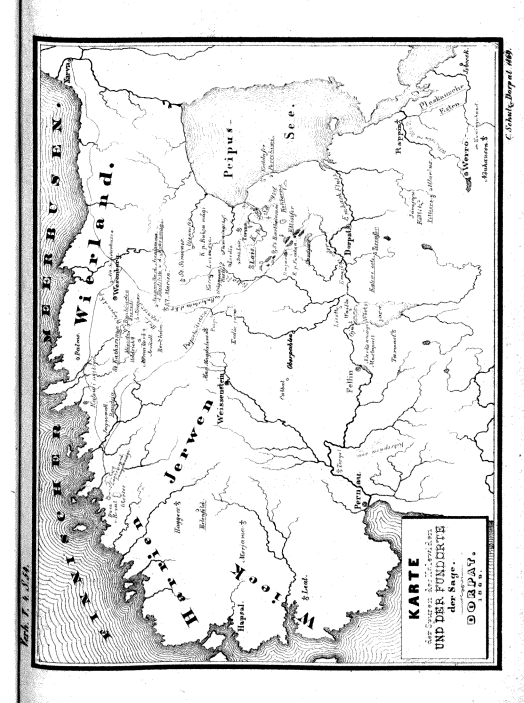
<sup>\*)</sup> Vainamöinen in ber Kalebala, Rune I, Bere 265 u. 266, bollführt ein ahnliches Schöbfungewert:

Den Rupferpfad des Wafferbogens\*) Auf des Regenbogens Wegen.

IX, 769—925 ist wörtlich in den eftn. Bolfel. von Reus unter bem Titel Kriegsbote, S. 305 u. ff., mitgetheilt und stammt aus bem Plestauschen.

Auf der beigegebenen Karte ist das Geographische der Ralewi= fage, so weit es auf Eftland und ben eftnischen Theil Livlands fich bezieht, veranschaulicht worden. Gin Blick auf dieselbe belehrt uns, daß Estlands westlicher Theil im Ganzen nur durftige Spuren vom K.p. aufweisen und auch nur vereinzelte Fundorte der Sagenbruchstücke nambaft machen fann. Aus Diesem Umstande jedoch den Schluß ziehen zu wollen, es muffe bort die Ralewisage erloschen sein, ware voreilig. Der Grund durfte vielmehr in Folgendem zu suchen sein: 1) bas Herrnhuterwesen mit seinem tod= tenden Ginfluß auf alles Nichtchristliche hatte dort früher größere Ausdehnung gewonnen, als in Wierland und Jerwen; 2) es fehl= ten bem Beften geeignete Perfonlichkeiten um die Sagenschäte gu heben und vom Untergange zu retten, mahrend ber Often in die= fer Beziehung durch Arnold Anüpffer, Fählmann und Rreugwald ausgebeutet wurden, von denen der Erftere ben größten Theil seines Lebens auf der Sage classischem Boben zubrachte, bie beiben Andern aber ihre Jugendzeit. Daß der Weften Leute besaß, die mit der Kalewisage gründlich vertraut waren, beweisen Persönlichkeiten wie der alte Jaakub in Erlenfeld und der Lääne Jaan, von benen oben auf Seite 10 bis 12 die Rede gewesen ift. Auch versett die Sage des alten Ralem Hochzeitsfeier in die Wiet und es sollen fich noch gegenwärtig die bortigen Esten ber Berwandtschaft mit dem K.p. rühmen. Von größtem Interesse ware baher die Durchforschung dieses Gebietes.

<sup>\*)</sup> Wesikaar heißt Sudmeft, weil von dort die meiften Regenwolfen Sommen.



### Das Naturgeschichtliche.

#### I. Säugethiere.

Bon ben größeren Sängethieren werden zunächst im III, 60 u. s. vier genannt und zwar karu der Bär, poder das Elenthier, metshärg der Waldochse (Büffel, Ur) und metsa kriim der Wolf. Es wird weiter gesagt, daß der Bär (er heißt auch mesikäp, Ho-nigpsote) im Hafer und bei den Bienenstöcken gewesen, das Elenthier sei am Rande des Roggenseldes gesehen worden und der Wolf habe auf der Weide geheult. (Der Wolf heißt auch hunt, susi, pik saba Langschwanz). Der Bär wird zuerst erlegt, dann das Elen. Hierauf gehen die Kalewssöhne (III, 98) in den Tannenwald, um den Waldochsen zu sangen, denn die Jagdhunde hatten die Spuren des Waldochsen und der Jüngste der Brüder nimmt denselben auf den Rücken. Im XIX, 313 und 314 heißt es:

Alew oli tapnud härga Suretanud metsa sonni Alew hatte den Ochsen geschlachtet Getödtet des Waldes Bullen

und XIX, 332 steht: suur son großer Stier und 334 suur härg großer Ochse. Der Ochse wird mit der Axt und mit dem Messer getödtet und man erhält hundert Faß Blut XIX, 340 und taussend Tonnen Fleisch XIX, 341. Im XIII, 388 wird mitgetheilt, daß zum großen Feste ein toura Rind\*), ein suur härg großer

<sup>\*)</sup> Rach Wiedemann bebeutet touras G. toura in Allentaden und an ber Nordfüste Estland's Rennthier; gleichfalls in Allentaden und im Dörptschen Kreise, ber vorwiegend ben reval-estnischen Dialest gebraucht, ist touras mit tobras b. h. Lieh ibentisch. In der bezüglichen Stelle liegt ein Gedankenreim vor und touras und saur härg sind Shnonyme. So viel Dr. Kreutzwald und dem Bers. bekannt, ist toura-kari durchgängig in Volksliedern nur die Bezeichnung für Rinderheerde.

Ochse von Hunderten und Tausenden getödtet wird; dagegen koche zur Zeit in dem Kessel eines armen Mannes Speise XIII, 395 u. s.:

podra poolik, ein halbes Clenthier; wana kuldi küllekesed, bes alten Ebers Seitenstücke; karu maks ja kopsukesed; bes Bären Leber und Lungen; noore hundi neerusraswa, bes jungen Wolfes Nierensett; wana karu kamarada, bes alten Bären Schwarte und kotka pesamuna, bes Ablers Nestei. Hier ist nun bas fünste Thier kult, ber Eber genannt; wohl der wilde Eber, denn er wird hier nur in Gemeinschaft mit wilden Waldsthieren angeführt. Das männliche Schwein heißt noch gegenwärtig kult, während das weibliche emis genannt wird.

Außer dem Hausthiere siga, Schwein werden noch solgende genannt: hobune Pserd, härg Ochse, lehm Kuh, wasikas Kalb, kits Ziege, lammas Schaf, koer Hund und kass Kahe.

Eine schwarze Kate must kass oder ein schwarzes Hündchen must kutsikas gehören auch zu den Thieren, die beim Heben des Kalewihortes geopfert werden müssen XX, 90.

Bon ben Nagethieren kommen jänes ber Hase, oraw bas Eichhörnchen und XIX, 165 hiir die Maus vor. Das letztgenannte Thier giebt dem Kalew den Nath aus der Unterwelt nicht zu viel Schätze mitzunehmen. Dr. Kreutwald sagt in dem Borwort zum K.p.: "die geistigen Fähigkeiten des K.p. sind so beschränkt, daß er z. B. Bögel und kleine viersüßige Thiere in den allereinsachsten Dingen, die sich von selbst verstehen, um Rath fragt und ihrem Rath folgen zu mussen

Bon den kleineren Raubthieren werden aufgeführt: rebane ber Fuchs, nirk bas Wiesel und nugis ber Baummarber.

Das letztgenannte Thier ist nach den Vorstellungen der Esten ein segenbringendes. Der Hausbesitzer muß Rinder und Pserde halten von der Farbe des Marders, den er in seinem Hause gesehen hat, dann gedeihen dieselben. Nugissilm heißt scharsschend VI, 670 u. a. D. In einem estnischen Sprichworte heißt es:

"Noorel on nugise silm, wanal on warekse silm," der Junge hat ein Marderauge, der Alte ein Krähenauge. (Im Werro-Csinischen heißt der Marder tuhkur, das Wiesel lahits, und mit dem Namen nirk bezeichnet man den Iltis.)

Bon ben Insectenfressern kommen nur 2 vor: mutt, ber Maulwurf und siil, ber Igel.

Der für blind erklärte Maulwurf gehört auch zu den Thieren, von welchen beim Heben des Kalewihortes geopfert werden muß: must mutt, mis silmata XX, 92 der schwarze Maulwurf ohne Augen. Der Igel giebt XII, 163 dem K.p. den Rath mit der scharfen Kante der Bretter dreinzuhauen. In der Folge beklagt er sich, daß Gott ihm bei der Schöpfung kein Kleid gegeben. Der K.p. giebt ihm ein Stüdchen von seinem Pelz, ein stackeliges Kleid, wodurch er junge Bären und Wölfe sich sern halten kann. Allein das Pelzstückchen reichte nur aus, um den Rücken und die Seiten des Igels zu bedecken. Der Bauch und die Füße blieben kahl. Das bezügliche Bruchstück XII, 163 u. f. hat Herr Lehrer Beckmann in Dorpat im Dorse Sätsowere unter dem Gute Toisser im Tormaschen Kirchspiele aus dem Munde eines gewissen Elias aus dem Gesinde Musitalu gehört; nur hat der Erzähler statt sorwitie, sorwitie: serwi lauda gesagt.

Von den Robben fommt nur der Seehund ülge vor. Im IV, 13 wird der Seehund redend angeführt. Er giebt Kunde aus den vergangenen Zeiten.

Die einzigen unserer Fauna nicht angehörigen Thiere in der Kalewipoeg Sage sind mit Ausnahme der beiden ausgestorbenen Thiere, des Waldochsen und des Ebers, nur walaskala Walsisch und lowi der Löwe. In der Zeit, wo der ursprüngliche K.p. unter den Esten geboren wurde, waren der Urochs und Eber vielsleicht noch einheimisch im Lande, aber der Löwe und Walsisch unbekannt. Erst spätere Jahrhunderte, welche dis auf die letzte Vergangenheit an dem K.p. fortarbeiteten, haben ihre Lesefrüchte auf das Epos übertragen.

XIII, 483 lowi lingu paelades der Löwe ist in der Schlinge und XIV, 666 lowi loksus der Löwe ist in der Falle.

In beiden Fällen wird der K.p. mit dem Löwen verglichen.

#### II. Bögel.

Eine sehr große Rolle spielt der Rabe, kaaren\*). Wiederholt wird er der kluge Bogel, tark lind, genannt. Auch sührt er die Namen schwarzer Bogel, must lind und weißer Bogel, walge lind\*\*). Der Bolkssage nach, wie Märt Mohn dem Berf. mitzgetheilt, hat der Rabe von dem Schöpfer zuerst ein weißes Kleid erhalten. Dieses ist aber zur Strase dasür, daß er von dem Fleische todter Thiere und Menschen gegessen, in ein schwarzes verwandelt worden. Nur eine weiße Feder besindet sich noch in seinen Flügeln. Doch diese ist schwer zu erlangen; denn sobald des Jägers Pseil ihn trifft, weiß er dieselbe schnell zu verbergen. Glückt es jedoch Jemand in Besitz einer solchen Feder zu gelanzgen, so kann er mit dieser Alles so klar und stichhaltig niedersscheiben, daß selbst des klügsten Richters Weisheit nicht daran zu rütteln vermag.

Ein Bogel, der gleichfalls häufig vorkommt, ist der Kucuck, kägu, der auch kuld nok Goldschnabel, hobe nok Silberschnabel und waske keel Rupferzunge genannt wird. Er ist der Offensbarer der Bergangenheit und Zutunft, auch Botschaftbringer. Sein Rusen wird für ominös gehalten. Dem im Frühling zum ersten Mal ihn Hörenden soll die Zahl seiner Ruse die noch übrigen Lebensjahre bestimmen, während seine Annäherung an die Wohnstätten als sichere Todesbotschaft gilt. Wenn er kuldne kägu\*\*\*)

goldener Kuckuck genannt und angeredet wird, so will man damit nicht so sehr seine Berehrung für ihn ausdrücken, als vielmehr ihm schmeicheln und seine Gunst zu gewinnen suchen. Er soll serner dem Menschen von allen Singvögeln, denn zu solchen wird er von den Esten gezählt, der gefährlichste sein, weil er ihn betrügen kann. Gegen der Bögel Schalkheit wird vom Bolke solgendes Mittel empsohlen: "Der unter freiem Himmel Schlasende muß unmittelbar nach dem Erwachen einen Bissen Brot zu sich nehmen, damit er nicht von einem neckschen Singvogel betrogen werde, der aber nur dem noch Nüchternen etwas anhaben kann. Selbst wer die Nacht im Hause zugebracht hat, muß um ganz sicher zu sein, diese Borsichtsmaßregel beobachten, vorzugsweise im Frühling, so lange der Kuckuck rust."

Linnupete XI, 14; XII, 647; XIII, 98 und XVIII, 53 (Bogelbetrug) heißt deshalb auch ein Frühstück, das man aus Abersglauben im Frühlinge vor dem Ausgehen genießt, um nicht nüchstern den Kuckuck hören zu müssen.

Im IV, 1 u. f. und XX, 16-20 wird ber Ructuck vom Sanger angerebet.

Im I, 5—7 werden Abler kotkas, Rabe u. Schwan luige als Bewahrer alter Kunde angerusen: Rudre Sänger des Liedes Schifflein nach jenem User, wo die Abler Goldesworte, die Raben silberne Sagen, die Schwäne eherne Gefänge aus alter Zeit versborgen halten.

Bon ben Raubvögeln kommt außer bem Abler, ber noch kowernok, Krummschnabel heißt, ber Habicht kull vor.

Bon den Klettervögeln ift außer dem genannten Kudud noch ber Specht, rähn, genannt, und zwar der Buntspecht VI, 232.

Die Singvögel find ziemlich zahlreich vertreten. Die erste Rolle spielt die Nachtigall ööpik ober künnilind. Im VII, 9 u. f. fingt sie dem Schöpfer Preis loojale kiitust und dem klügeren Bater Dank tänu targema taadile. Aus der Zahl der Sänger,

<sup>\*)</sup> Wie im Kalewipoeg, so auch in ber Kalevala ist ber kaaren, Finnisch korppi, ein Rathgeber (Bergl. Rune 15, Berd 286).

<sup>\*\*)</sup> Löwe hat walge lind mit "Lichtvogel" wiebergegeben. Siehe Efin.

<sup>\*\*\*)</sup> In ber Kalebala, Rune 46', Bers 117, heißt er gleichfalls kultainen käkö golbner Rudud, besgl. in Rune 49, Bers 409 u. Rune 50, Bers 53 u. 61.

bie ben Taara im V, 68-75 durch ihren Gesang preisen, sind besonders die Nachtigall und die Lerche, louke, hervorgehoben.

Die den Krieg witternden Thiere im IX. Gesange sind Krähe, Adler, Rabe und Wolf.

Außer dem Raben kommen noch vor: die Schwalbe pääsokene, die Krähe wares, die Elster harakas u. kiriku akid die Dohlen.

Die Beschwörungsformel, wenn die Rinder einen kleinen Schaden genommen, beginnt alfo:

Harakale haigus Wareksele walu Musta linnule muu tôbi Krantheit der Elster Schmerzen der Krähe Andere Leiden dem schwarzen Bogel,

fiehe myth. u. mag. Lieder S. 88. In etwas veränderter Fassung, Bertram, Wagien, S. 101.

Die Krähe heißt V, 760 warga lind Diebsvogel, IX, 778 waene mees armer Kerl und I, 761 waene laps armes Kind.

Die Wittwe in der Wief I, 126 findet außer dem Huhne und dem Birkhuhnei noch eine junge Krähe warekse poea I, 138. Die Krähe mußte als unedler Bogel in einem Winkel der Scheune fürlieb nehmen. Aus dieser wird nun ein "armes Kind" d. h. Waise, ein hülstoses Sclavenmädchen.

Die Elster ist im XIII, 100 ein Unglücksbote und im XIII, 103—183 ermahnt sie den K.p. zur Eile. Auch noch gegenwärtig betrachtet das Bolf diesen Bogel als einen Unglücksboten. Siehe Hurt, Beiträge 2c. S. 23.

Die Dohlen kiriku akid kommen im Eingange des XV. vor und bezeichnen hier Geistliche, die das Bolksthümliche nicht aners kennen wollen. Als nämlich vor und während der Beröffentlichung der Kalewisage die weiland Pastoren Schüdlöffel und Ahrens öffentlich unbegründete Zweisel an der Aechtheit derselben auss sprachen, hat Dr. Kreutwald das hier (XV, 1—45) Gesagte bineingeschoben.

Die taubenartigen Bögel find durch die Taube, tui, vertreten.

Bon ben Huhn ervögeln find in ber Sage erwähnt:

- a) Der Haushahn kuk und die Henne kana. Salme, die Schwester Linda's, wurde als vollgewachsenes Huhn von der Wittwe gesunden I, 136, gleichzeitig das Birthuhnei und die junge Krähe. Die Finderin thut die Henne in einen Paudel, set ihr das Ei zum Brüten unter. Als sie zu Ansange des 4. Monats nachssieht, sindet sie statt der Henne und des Gies zwei Jungfrauen, Salme und Linda, vor. Im V, 6 heißt der Hahn loojakukk, des Schöpfers Hahn und taadi kana, des Alten Huhn. Der Haushahn ist der Zeitangeber und VI, 234 wird von ihm ausgesagt, daß er Sporen hat. Ein schwarzer Hahn mit trausem Kamm must kukk, muruarja, XX, 89 ist eins der Thiere, die beim Heben des Kalewihortes geopsert werden müssen.
- b) Das Birthuhn tedre I, 170. Die Sage läßt bie Linda, die Mutter des K.p. aus dem Ei eines Birthuhnes entstehen.

Lon den Sumpsvögeln kommen vor: der Kranich kurg, das Wasserhuhn wutt, die Kronschnepse koowitaja und die Schnarrwachtel rukki-rääk.

Bon den Schwimmvögeln, außer dem bereits angeführten Schwan, werden noch genannt: die Gans ani, die Ente part und die Möve lagle.

Bei dem Schöpfungsacte im III, 502—540 werden folgende Bögel durch den Gesang des dritten Sohnes ins Dasein gerusen: Kuckuck, Taube, Drossel, Lerche, Schwalbe, Ente, Gans und Nachtigall.

#### III. Amphibien.

Diese Thiergattung hat nur vier Bertreter: madu ober uss die Schlange, sisalik die Eidechse, konn der Frosch und karnas-

konn die Kröte. Das letztgenannte Thier ertheilt in einem Falle dem K.p. guten Rath. Der Kärnaskonn kommt auch in den myth. u. mag. Liedern Seite 68 vor.

#### IV. Fische.

Von den Fischen werden 6 verschiedene Gattungen angeführt: lohed Lachse, särjed Bleier, räimed und silgud Strömlinge\*), hauid Hechte, lutsud Quappen, siiad Schnäpel (Coregonus Lavaretus).

#### V. Gliederthiere.

Lon den Käfern wird außer dem Mistäser sitikas noch der Marien=, Johannis= oder Sonnentäser (Coccinella) genannt, der im Estnischen Erlentrine lepatriinu heißt. Dieser Käser wird von Linda zu den Heiltunstlern des Nordens geschickt. Der leppatriinu wird auch zum Orakel benutzt. Der Flug desselben verkündet einen günstigen Ersolg, sobald er nach Süden gerichtet ist, nach Norden gerichtet einen ungünstigen.

Dr. Bertram spricht in Wagien Seite 79 von dem Käseroratel bei den Esten und führt auch die Worte des Käseroratels bei den Ingriern an.

Ein besonderer Schmetterling liblik wird nicht namhaft gemacht.

Bon den Hautslüglern wird die Ameise sippelgas und die Biene mesilane genannt. In den myth. u. mag. Liedern S. 72 heißt die Biene die verständige: mesilane, meele moistja und sie bringt aus hundert Orten Salbe und Linderung von tausend Orten. Bergl. Kalevala Rune 15, Bers 393.

Die Zweiflügler haben folgende Bertreter: Mücken sääsed, Schnaken pihulased, Pferdebremfen parmud, Rinderbremfen kiilid und Flöhe kirbud.

Von den Netflüglern tommt nur die Fliege karbes vor, und von den Gradflüglern die Heuschrecke sirts. Dieses Thier giebt dem K.p. auch guten Rath.

Der Prozessionesspinner (Cnethocampa processionea). Hunderte von Raupen dieses Schmetterlings, eine wohlgeordnete Kette bildend, halten ihren Umzug oft über Stock und Stein zu einer alten Giche oder sie liegen in einem Knäuel neben und vielsach über einander und nach einbrechender Dämmerung verzehren sie die Blätter des Gichbaumes. Man hat nur sehr selten Gelegenheit die Raupen zum Fraße aufmarschiren zu sehen, weil die Prozessionen hauptsächlich in der Nacht gehalten werden, merkt aber den entblätterten Bäumen an, daß sie darauf gewesen.

Von dieser Prozesstonsraupe ist auch im K.p. XVI, 925 u. 928 die Rede.

Der wainu kois, wörtlich Angerstrick, soll nach dem estnisschen Bolksglauben durch Zauberer aus den Würmern der Untersirdischen (maa-aluse ussid) zu böswilligen Zwecken zusammensgesetzt werden. Nach Rosenplänter IX, 52 muß derjenige, der einer solchen Prozession begegnet, ein Baterunser beten, die Raupen dann von dem Haupte an auseinander pflücken, wodurch er eine glückliche Hand erhält, Gebährenden zu helsen, Schmerzen zu stillen u. s. w.

Nach Hupel's topogr. Nachr. II, 141 hatte eine Eftin bloß mit dem Daumen und dem Zeigefinger den Zug zerpflückt.

In den myth. u. mag. Liedern Seite 90 kommt in einer Besichwörungsformel wider die Geschwulst auch der wainu kois vor und der Zauberer wird der Umwender des Angerstrickes und Zerpstücker des Plattgewürms genannt:

Wainu kõie keerutaja, Laterussi lahutaja.

Herrn Dr. Kreugwald verdankt Berf. noch folgende Mit= theilung: "Hat Jemand den Muth und die Ausdauer mit seinem Finger die Kette der Prozessionsraupen auseinander zu bringen,

<sup>\*)</sup> Raimed beigen ungefalzene Stromlinge, wahrend gefalzene silgud genannt werben.

so kann er später mit diesen Fingern Wunder verrichten. Mißlingt ihm das Werk, so kann er das Wagniß mit dem Tode büßen."

Im XVI, 926 u. f. heftet ein fremdes Männchen die Prozessessionsraupen vor dem Reiter aneinander und des K. Roß bäumt sich und stürzt todt nieder.

In den Berh. d. gelehrt. estn. Gesellsch. V, Heft 1, Seite 516 ist ein Drucksehler, dort steht was nu kois Feindschaftsstrick. In der estnischen Ausgabe des Kalewipoeg von 1862 ist die richstige Bezeichnung wainu kois, Angerstrick.

## VI. Rruftenthiere.

Bon dieser Thiergruppe wird nur der Krebs, wähk, anges führt. Er hat nach VI, 236 ein schwarzes Kleid

wähil musta muda kuube ber Krebs hat ein schwarzes Schmutkleib. Er ertheilt dem K.p. auch guten Rath.

## VII. Weichthiere.

Diese Thiergattung ist burch die Schnecke tigu vertreten.

## Pflanzen.

Die Bäume, welche nach dem Heldengedichte ganze Waldungen bilden, sind: Tamm, die Eiche (Quercus); Kuusk, die Tanne (Abies excelsa); Mänd oder Pedakas, die Kieser (Pinus sylvestris); Kask, die Birke (Betula); Lep, die Esser (Alnus) und Haaw, die Espe (Populus tremula).

Die Giche ist ber Gottheit Taara\*) geweiht, daher Taara tamme mets ober Taara tammik, b. h. Tara's Eichenwald. Die

vielgeseierte Eiche Tara's tommt auch in ben myth. u. mag. Liesbern Seite 26 und in ben eftn. Bolitsl. S. 47 ff. und 451 vor.

Der Kalewipoeg wird im XIX, 45 mit dem Eichenstamme verglichen.

Die Espe heißt auch warga pun, Diebsbaum. Es soll der Sage nach einst ein arger Dieb, als er in der Alemme war und zu Kreuz kroch, von schützenden Göttern in eine Espe verwandelt worden sein. Das hörbare Zittern der Blätter auch beim geringsten Lusthauche giebt ein Bild davon, wie der Arme bei der Entsbeckung seiner Uebelthat gezittert und gebebt hat.

Der Fichtenwald (kuuse mets) wird ber Wald bes Königs genannt; ber Eichenwald (tamme mets) ist ber Wald Tara's; ber Birkenwald (kasemets) ist ber Wald ber am Halse mit Glasperlen Geschmückten (kudruskaelte) und ber Erlenwald (lepa mets) ist der Trauernden Wald.

An einer andern Stelle heißt es: der Erlenwald trauert (leinab lepik), der Espenwald grämt sich (ahastab haawik), der Tannenwald ist traurig (kurb on kuusik), der Birkenwald bestauert (kahetseb kaasik) VII, 310 u. f.

Im III, 456 u. f. wird mitgetheilt, wie der älteste Sohn des alten Kalew in einem Tannenwalde (kuusikus) sitt und Blätter, Nadeln, Tannenzapsen und Käthen an die Bäume singt, also eine Art Schöpsung vollführt.

Der zweite Sohn begiebt sich in einen Birkenwald und durch seinen Gesang entstehen Blüthen, Getreide, Aepsel, Nüsse, Kirschen, Erde, Blaue, Stricke und Brombeeren. Der dritte Sohn bessindet sich im Eichenwalde und ruft die Lögel durch seinen Gesang ins Dasein\*).

<sup>\*)</sup> Auch in der Kalevala wird die Eiche ber Baum bes Sochsten genannt (Rune 2, Bers 50).

<sup>\*)</sup> Aus ber Reinthalfchen Berbeutschung fann Riemand das heraustefen, was boch beutlich genug im Original ausgebrückt ift.

Auch Väinämöinen in ber Kalevala besitt bie Macht neue Gegenftande in ber Ratur hervorzubringen refp. hervorzufingen und burch ben Gefang bes Lemminkäinen entstehen Ebereschen, Eichen ze. (Rune 29, Bers 151 u. f.)

Von anderen Baumarten werden genannt: Toomingas, Bosgelfirsche (Prunus Padus); Öunapuu, Apselbaum (Malus); Wahtrapuu, Ahvrn (Acer platanoides); Pihlakas\*), Eberesche (Sorbus Aucuparia); Wislapuu, Kirsche (Cerasus); Saarepuu, Esche (Fraxinus excelsior); Lõhmus, Pärnapuu oder Niinepuu, Linde (Tilia parvisolia); Rämmelgas, Bruchweide (Salix fragilis); Jalakas, gemeine Rüster (Ulmus campestris); Künnapuu, langsteilige Rüster (Ulmus effusa); Paju, Weide (Salix).

Bon Sträuchern kommen vor: Sarapuu oder Pähklapuu, Hasselnußstrauch (Corylus Arellana); Kuuslapuu, Buchsbaum (Buxus); Türnapuu, Kreuzdorn (Rhamnus Cathart.); Kuusman od. kukepuu, Strießel (Lonicera Xylosteum); Kadakas, Bacholder (Juniperus communis); Kibuwits, Heckenrose oder Dornstrauch (Rosa canina).

Von Culturgewächsen\*\*) sind folgende namhaft gemacht worten: Nisu Weizen, rukis Roggen, odra Gerste, kaer Hafer, tater Buchsweizen, hernes Erbse, uba Bohne, läätsed Linsen, nairis Rübe, kaalikas Schnittsohl, kapsas Kohl, lina Flachs, kanep Hans, tapud oder humalad Hopsen. Aus der Gerste wird auch Malz linnaksed hergestellt.

Die Beeren sind durch folgende vertreten: Sostrad, Johannisbeeren (Ribes); Waarikud, Himbeeren (Rubus Idaeus); Murakad, Schellbeeren (Rubus Chamaemorus); Maasikad, Erdbeeren (Fragaria resca); Mustikad, Schwarzbeeren (Vaccinium Myrtillus); Sinikad, Blaubeeren (V. ulginosum); Pohlakad, Strickbeeren (V. Vitis Idaea); Johnikad, Kransbeeren (Oxycoccus palustris).

Die übrigen Pflanzen, die in bem Gedichte angeführt werden. find: Kanarpik ober Kamarik, Baibefraut (Erica vulg.); Wohu mook. Wohand's Schwert b. i. gemeiner Ralmus (Acorus Calamus); Pilli roog ob. Kôrkmed, Schilf (Phragmites communis); Krookslehed, Frauenmantel (Alchemilla vulgaris); Piibelehed, Teufelsabbif (Scabiosa Succisa) ober Maiglodchen (Convallaria majalis) auch einige Arten Knabenfraut (Orchis); Kullerkup, Irvilblume (Trollius Europaeus); Angerwaksad, Sumpffvier= staude (Spiraea Ulmaria); Kastehein, Acterschmiele (Aira caespitosa); Sammal, Torfmood (Sphagnum); Kaetis rohi, Keld= thumian (Thymus Serpyllum); Noia kollane ober Metshumur, Barlapp (Lycopodium clavatum); Hoora marjad, Einbeere (Paris quadrifolia); Sônajalg, Farnfraut (Filix); Kollaôilmed, Sahnenfuß (Anemone ranunculoides); Kurekatlad, Glocenblume (Campanula); Üle käia rohi, Baldrian (Valeriana); Kobrulehed, Klettenblätter (Arctium); Amma-tuss, Bovift (Lycoperdon Bovista).

Als Schönheitszeichen gelten bunkelbraune Augen sostra silmad, von der schwarzen Johannis= oder Bocksbeere, welche must soster heißt. Trollblume kullerkup ist ein Schmeichelname.

Im XI, 333 bezaubert der soolasorts oder sonatark das Schwert des Kalew. Er bestreut es mit: Blättern der Ebersesche, Feldthymian, Bärlapp\*), Einbeere, Farnfraut\*\*), Baldrian und Bovist.

## Mineralien.

Von Metallen werden genannt: kuld Gold, hôbe Silber, raud Gisen, teras Stahl, wask Kupfer und tina Blei.

<sup>\*)</sup> Die von Dr. Kreutwald im Commentar zu Boecler, Seite 116, angeführten Schutzstäbe der hirten aus Ebereschen karjatse warju kepid sind noch gegenwärtig in Wierland bekannt und die Blätter der Eberesche spielen auch unter den Heigenfräutern eine Rolle XI, 337. In einem Räthsel wird dem piklakas das Epitheton püha, heilig gegeben. Bergl. Hurt, Beiträge S. 15. Nach der Kaledala, Rune 2, Bers 29 werden die Ebereschen an einen heiligen Ort gepflanzt; Rune 23, Bers 233 wird angerathen die Ebereschen mit Sorgfalt zu hegen und in Rune 32, Bers 87 ist die Rede von Pihlajatar.

<sup>\*\*)</sup> Der Tabak kommt in ber Sage nicht bor, wohl aber bie Tabakspfeise XVI, 728.

<sup>\*)</sup> Noia kollane, wörtlich Begengelb.

<sup>\*\*)</sup> Sonajalg, wortlich Spruchfuß.

Bon den Felsarten (kalju) kommen paed Fliesen und raud-kiwi Granit vor.

Der in XIV, 311 vorkommende wikikiwi ist ein behauener oder gemeißelter Stein, entweder aus Granit oder Fliesen. Unter dem pitserikiwi Petschaftstein und dem sormuskiwi Ringstein VI, 441 und 442 ist ein Gdelstein gemeint.

## Ankang.

## Rrankbeiten.

Im XI, 108 u. f. werden folgende Krankheiten angeführt, gegen die der Zauberer Mittel fennt:

Nikastus Berstauchung, aselt läinud liikmed Verrenkung, muhu tôbi Beulenseuche, kôhu walu Bauchweh, maast saand wiga ein Hautausschlag, eine Art stüchtiger Flechte, welche daburch entsteht, daß die schwißende Haut plöglich abgetühlt wird, daher durch's Schlasen auf seuchtkaltem Boden. Der Este schreibt die Krankheit den Unterirdischen, maa-alused, zu und sucht diese durch Silberweißes, hôbe walge, zu vertreiben. Das Mittel hilft alle Mal sicher, weil die Flechte in der Regel von selbst abtrocknet. Verner werden genannt: rabandus, jede plögliche sieberhaste und entzündliche Krankheit, heleting die Rose, hambawalu Zahnweh, hallitôbi Wechselsseer\*).

Außerdem kommen in der Sage noch katk\*) die Pest, ein dem Kriege folgendes Schreckniß IX, 886 und taud eine bose Seuche vor. (Zum Berst. 153, 212 u. 213).

# Das Ethnographische und Culturhistorische.

#### Wohnhaus.

Das eftnische Wohnhaus in dem Belbengedichte ift von einem Bof, ou, umgeben, in dem eine Rleete, ait, und Biehställe, karjalaudad, fteben. Durch eine Pforte, waraw, gelangt man in biefen Hof. Die Banbe, seinad, bes Wohnhauses find aus Balfen, palgid, und bas Dach, kattus, aus Stroh, oled. Durch eine Thur, uks, gelangt man über die Schwelle, lawe, in die Stube, tuba. Die Thur fann burch Schloß ober Riegel, lukk ober taba, geschlossen werben. In ber Stube steht ber Dfen ahi, mit dem kerris, Sitheerd. Der Dfen hat ein doppeltes Gewölbe. Das untere ist durchbrochen und mit einer Lage feuer= beständiger Geröllsteine (kerise kiwid) versehen, die von ben Klammen umzungelt werden, Barme absorbiren und bemahren. Diefe Steine werden als Roft jum Braten benutt, besgleichen jum Dampfbabe, wenn Baffer barauf gegoffen wirb. In ber Stube find jum Dorren bes Getreibes Dorrftangen, parred, angebracht und aus berfelben gelangt man in die rauchfreie Rammer, kamber, und in die Dreschtenne, rei ober rehe alune.

## Sausgeräthe.

An Hausgeräthen sehen wir in dem Wohnhause Tische lauad, Bänke pingid, Bettstellen woodid oder sängid. In der Bettstelle sind Stroh oled oder auch Kissen padjad, Laken linad und eine Decke waip. Es wird aber auch von luxuriösen Betten gesprochen (Bgl. das Freien im I. Gesange), wo die Kissen mit Sammet, Seide zc. überzogen sind. Neben den Bettstellen ist entweder eine Schaukelwiege kätki oder eine Bippwiege widu. Neben dem Osen befindet sich die Osenkrücke roop und die Osensgabel ahjuark. Vor dem Osen ist der Kessel pada, aus dem mit dem Borlegelössel kulp in die Schale kaus oder waagen ges

<sup>\*)</sup> Ueber hal, bas falte Fieber vergl. Hurt, Beitrage Seite 19 u. f.; myth. u. mag. Lieber S. 92 u. 93.

<sup>\*\*)</sup> Bergl. Hurt, Beiträge Seite 8. Rach einer Angabe aus Waimastifer personisicirt bas Bolf die Pest und neunt sie jalutu loom, ein Geschöpf ohne Füße. Wan darf keinen Ort besuchen, wo die Pest herrscht, weil sie sich leicht in Kleibern oder Taschen bersteden kann und dadurch weiter getragen wird. Rach Wart Wohn ist ein Wluttermal ein sicheres Prafervativ gegen die Pest.

schöpft und dann mit dem Löffel lusikas gegessen wird. Das Wasser trägt man mit Hilse des Tragholzes kaela kook in Eimern ämbrid.

Außerhalb bes Hauses wird die trockene Nahrung in dem Kober aus Rinde märs und die slüssige in dem tragbaren platten Tönnchen lähker ausbewahrt IX, 303. Der eigenthümliche Strömslingsnapf silgu karp XI, 775 sehlt auch nicht.

Die Spindel kedre wars oder wokk der Spinnrocken IV, 261 dient zum Spinnen bes Fadens long IV, 261, woraus dann die Leinewand louend auf dem Webstuhl kangasjalg IV, 263 geweht wird. Das Spinnrad gehört zu den neuen Ersindungen; nach den Ueberlieserungen gehörte vor 100 Jahren in Estland die Spindel allein zu den Spinnwertzeugen. Zum Ausbewahren der Kleidungsstücke diente die Truhe kerst I, 305.

## Rleidungsftucke.

Die Kinder werden in Windel mähkmed gewidelt und Männer wie Weiber tragen Hemde särgid, Röcke kuued, Pelze kasukad, Schuhe kingad, Strümpfe sukad, Handschuhe kindad
und Gürtel wööd. Bon den Männerkleidern werden außerdem
noch angeführt: saapad Stiefel IV, 768, püksid Beinkleider,
wamnus Bamms und kübar Hut.

Bon den Aleidungsstücken des weiblichen Geschlechts werden noch namhast gemacht: rukk das Aleid, undruk der Unterrock, rättik das Tuch, käiksed furzes Oberhemd mit Aermeln, also Jack, tanu oder linik die Haube und pärg die Mädchenkrone, ein buntüberzogener dünner Holzreif oder Pappstreisen. In srüheren Jahren wurde mit den Mädchenkronen oder Aränzen ein unershörter Luxus getrieben. Es gab Mädchenkränze, deren ellenslange Seidenbänder von allen Farben zu Duhenden über den Rüschen hingen, so daß das Liedercitat:

"Seitsekümmend saba Sinu pärja taga" (b. h. siebenzig Schwänze hinter beinem Kopfput) auf buchstäblicher Wahrheit sußte. Die Taewaskäijad\*), Himmelsgänger haben zur Abschaffung bieses Luxus' mehr beigetragen als die Berarmung. Es wurden in Dörfern Scheiterhausen errichtet und auf denselben aller Flitterstaat verbrannt, um sicherer in den Himmel zu gelangen.

Nach I, 306 u. f. besteht die weibliche Kleidung in: kuued kalewised, Tuchröcken, särgid udu siidilised, zarten Seidenhemdchen, käiksed kulla kirjalised, goldgewirften Oberhemden, wikelised.\*\*) willa sukkad, Strümpsen mit bunten Zwickeln, literissa linikud, goldgestitterten Häubchen, ruutulised kaelarätikud, buntgewürselten Halstüchern.

Auch Seide u. Sammet wird genannt: II, 344 siidisärk Seistenhemd; II, 345 sammetise surnurüdi sammetner Leichenkittel.

Der Schmuck ehted bes weiblichen Geschlechtes besteht außerstem noch aus dem solg, einer silbernen Brustspange, siidilindid seibenen Bändern V, 736, paatrid Paternostern IV, 619, Hallsschmuck, helmed und kudrused Silbers und Glasperlen, keed Ketten XIX, 810 und sormuksed Fingerreisen IV, 621.

## Nahrungsmittel.

Bur Nahrung dient vor Allem das Brot leib aus Roggen="mehl; auch aber Kaffbrot wähelik. An Festtagen dagegen sepik, ein Hefenbrot aus Weizen= oder Gerstenmehl (I, 275) auch süße Würste magusad maugud\*\*\*) (I, 274). Nächst dem Brot ist

\*\*) In den Bolfsliedern finden wir statt wikeline auch wikerlane für bunt im Sinne von Jickack. Sollte dieses Wort nicht im Jusammenhange mit Wiker resp. Piker stehen?

<sup>\*)</sup> Personen, die vorgaben während ihres Schlafes in förperlicher Gestalt wirklich im himmel gewesen zu sein. Diese Schwärmerei entstand im Jahre 1813 in Wierland und Allentaden und berbreitete sich von hier aus immer weiter. Mafing in seinem estnischen Wochenblatte vom Jahre 1822 Rr. 23 erwähnt ihrer.

<sup>\*\*\*)</sup> Maugud heißen Burfte, magusad maugud, folche wo Honig in bie Fullung gemischt wird. Auch barf eine Schuffel mit Scherbenhonig bei einem auftändigen Gast- und Festmahl nicht fehlen.

bie Hauptnahrung Suppe leem und Brei pudru. Die Suppe ist entweder aus Kohl kapsad, Erbsen herned, Bohnen oad oder Linsen läätsed bereitet. Die animalische Nahrung ist entweder Fisch kala (I, 271) und darunter besonders räimed oder silgud Strömlinge oder Milch piim, Butter woi, Ei muna, Fleisch liha und besonders Schweinesteisch sealiha.

Die Getränke sind: Bier dlut, Meth modu und Brannt= wein wiin. Das Bier wird aus Bierkannen ollekannud I, 277 und der Meth aus Methbechern modupeekrid I, 278 getrunken, während der Branntwein in Krügen wiinakruus\*) I, 178 ausbewahrt wird. Der Branntwein ist kein einheimisches Getränk.

## Werkzeuge.

Bon den Werkzeugen des Landmannes werden genannt: adra der Pflug, sahk die Pflugschar, sirp die Sichel, wikad die Sense, wart G. warda der Dreschslegel, reha der Rechen, wanker der Wagen, regi oder saan der Schlitten.

Bon den Wertzeugen des Müllers wird nur der Mühlstein weski kiwi genannt X, 964 und XII, 80, aber in beiden Fällen nicht im Zusammenhange mit dem Müller. Im ersten Falle X, -964 trägt der K.p. den Mühlstein wie einen Ring am Finger:

Mis tal sormuksest sormessa? Weski kiwi weereb käessa, Sorm käib läbi silmukesta. Was hat er als Ring am Finger? Mühlenstein dreht an der Hand sich, Finger geht durch's Loch des Steines. Im XII, 80 hatten die Sohne des Zauberers an die Beit= schen, mit benen sie auf ben K.p. hieben, Muhlsteine gebunden.

Die angeführten Wertzeuge des Schmiedes sind: alasi der Ambos, loets ber Blasebalg, wasar der Hammer und pihid die Greiszange.

Der Fischer fängt die Fische mit bem work Net, noot Jug= net ober mit dem ahing Stecheisen.

Der Seemann fährt auf bem lootsik, paat ober lodja Boot VII, 60 u. f. und IX, 203, ober bem Schiff laew. Diese werden fortbewegt durch die Segel purjed ober Ruber mola und gelenkt durch das Steuer tuur.

## Rriegswaffen.

Im IX, 727 u. f. werden sast alle im Gesange vorsommenben Wassen angesührt. Diese sind: oda Speer oder Lanze,
taper Streitart auch XX, 305 waenukerwes Streitbeil\*) genannt, nui Keule, ahing Stecheisen, wardad Dreschstegel oder
Spieße, wikatid Sensen, tuurad Holzstangen mit einer eisernen Spiße, eine Art Harpune, noolid Pseile, die vermittelst der
Armbrust ambu\*\*) IV, 658 u. a. D. geschnellt wurden und ling
Schleuder. Außerdem kommt noch vielsach das Schwert möök vor.
Bon anderen zum Kriegshandwert gehörigen Wertzeugen sind noch
namhaft gemacht: teek der Degen, kilp der Schild, lip die Fahne
IX, 330 und soa sarw das Kriegshorn XX, 131. Das in IX, 727
u. s. Mitgetheilte ist in den estn. Bolsst. von Neus, S. 133,
schon abgedruckt und stammt aus dem Kirchspiele Lais. Sowohl

<sup>\*)</sup> Folgende Boltbfitte ift in einzelnen Gegenden noch anzutreffen: Bei festichen Gelegenheiten sehr ein generofer Wirth niemals Gläser neben die Brauntweinfrüge resp. Flaschen, sondern überläßt es Jedem feiner Gaste direct aus dem Kruge seinen Appetit zu fillen nach dem Sprüchwort: "Suu on südame moot", der Mund ift des herzens Maß.

<sup>\*)</sup> Grewingt hat in seinem Steinalter der Oftseeprovinzen S. 76 u. 99 von einem wennu kerwes, das im K.p. vortommen soll, gelprochen und sagt von diesem wennu kerwes S. 99 "es ist das russische Beil, eine Agt, die größer und besser geurbeitet ist, als das gewöhnliche estische Handbeil" — wennu ist gar kein esten. Wort. An der eiterten Stelle XX, 305 steht deutlich was nu kerwes don was Streit, Krieg. Das russische Beilt wens kerwes.

<sup>\*\*) 3</sup>m Finnischen heißt ampua schießen.

in dem Kalewipoeg als auch bei Neus werden noch määra biiud erwähnt. Määr G. määra beißt Biel, üle määra — übermäßig, ep ole määra - es ist fein echtes Maak, määra seadma - ein Mak, ein Biel fegen. - Hiid B. hiiu - Riefe, Rede, soahiiud Rriegshelben, hiiutöö - Riefenwert, Riefengrbeit. Määra hiiud tonnte man überseten mit Riefen, die ein gleiches Biel verfolgen. Betrachten wir die bezügliche Stelle im K.p. IX, 725-739, wo dem Boten die Weisung ertheilt wird, wie man den Feind em= pfangen foll, so finden wir die Lanzenmänner -- odamehed an die Spige gestellt, nach ihnen die Streiter mit Streitägten taperid, die Reulenmanner - nuiamehed auf ben Ecken, die Stecheisen - ahingid an ben Seiten, während bie tuuramened - Sarpunenwerfer und mähra hiind ins Gebrange geben und auf der Flache ben Sieg erringen. Tuur, die Barpune ift eine turze Holzstange mit eiserner Spige, womit die Insulaner und Strandbewohner die auf den Gisschollen liegenden Seehunde tödten. Sie werfen ihre Harpune aus bedeutender Entfernung mit großer Geschicklichkeit nach ber Beute, selten bas Ziel versehlend. Die beiden Berse 731 u. 732 laffen fich als Parallelismus eines und besselben Gedantens faffen, fo daß wir tuuramehed und määra hiiud gleichbedeutend nehmen können, als eine Art Rrieger, welche mit ber Harpune sicher ihr Ziel treffen: mithin määra hiiud -Bielriefen.

Das bezügliche Liederbruchstück ist ein altes und kommt mehr oder weniger verstümmelt in allen Theilen Estlands, wie auch unter den Pleskowitern vor. Die in demselben angedeutete Schlachts ordnung dürfte auf eine Zeit hinweisen, wo das Estenvolk noch selbstständig das Kriegshandwerk ausübte.

## Muffalische Instrumente.

Von musikalischen Instrumenten wird außer dem Horn sarw noch eine primitive Cither kandel und die Weidenpseise pneo wile namhaft gemacht.

## Maße und Münzen.

Die Zeitmaße sind: tund Stunde IV, 118, nädal Woche, kun Monat, aasta Jahr.

Die angeführten Getreibemaße heißen: külimit Külmit, wak Lof, tünder Tonne und sälitis Last. Außerdem kommt noch ein Hohlmaß für Flüssigkeiten vor: waat Faß.

Die Längenmaße heißen: toll Boll, waks Spanne, jalg Fuß, küünar Elle, süld Faden, werst Werst und Meile penikoorm\*).

Die Münzen sind entweder aus Gold, Silber oder Rupfer-Kuldraha Goldgeld VI, 67. Bon den Geldsorten werden an= aeführt:

> taaler oder taalder, Thaler III, 174 u. 185; penningid, Pfennige III, 175 u. 184 und XVI, 763; kilingid, Schillinge IV, 185;

rublud, Rubel und kopikad, Kopeken XX, 80 u. f. Das Gelb heißt raha, auch naud. Letzteres mehr in der Bedeutung von Vermögen.

## Tänze und Spiele.

Außer dem Kreuztang ristitants I, 353 u. f. spricht das Gedicht noch von einem Wierschen, Harrischen, Wiekschen, Jerwschen und Dörptschen Tang, die weiter nicht beschrieben sind.

Die Schaufel kilk ist der Lieblingsort der Dorsjugend und der K.p. ergött sich mit den noch gegenwärtig vorkommenden Spielen der estnischen Jugend. Diese Spiele sind: kurni II, 693, ratast wiskama II, 694 Radwersen, lutsu loopima II, 716 Quappenwersen, tamme kaswatama II, 727 die Eichen wachsen lassen und wägi pulka wedama X, 653 eine Krastprobe.

<sup>\*)</sup> Im Finnischen tritt neben peni-kuorma auch die Form peni-kulma ober penin-kuulema als Bezeichnung für Weile auf und bedeutet vermuthlich eine Entsernung, bis zu weicher das Hundegebell noch hörbar ist.

Beim Kurnispiel werden fünf Kurnislötzchen, ½ Fuß lange und 1½ Zoll dick Holzehlinder, folgendermaßen aufgestellt: Auf einen wagerecht auf die Erde gelegten Kurnislotz werden zwei ans dere unter einem rechten Winkel also gestellt, daß das eine Ende derselben auf der Erde, das andere auf dem untern Klotze ruht. Auf diese wird noch ein Klötzchen in derselben Richtung gelegt. An das zurücktretende Ende des Letztern kommt in der Richtung der Unterlage noch ein Kurni. Um diese aufgestellten Klötzchen beschreibt man ein Rechteck und die Aufgabe ist nun, durch geschicktes Wersen mit einem Knüttel von einem bestimmten Standorte auß, die Kurnislötzchen auß dem Rechteck in die Ferne zu schleudern. Die Kurnislötze des K.p. sind Granitblöcke von länglich runder Gestalt, die auch neitsikiwid Jungfrauensteine genannt werden II, 710.

Auf der Narvaschen Poststraße werden bei Palms von dem Bolte aufrechtstehende Steinblöcke als Kalewi neitsid (Kalewisungfrauen) vorgewiesen. (Siehe Berh. d. gelehrt. estn. Gesellsch. III. Bd., 1. Heft, Seite 88.)

Beim Radwerfen stellen sich zwei Parteien einander gegenüber in einer ziemlichen Entfernung auf. Während von der einen Seite das Rad geworfen wird, sucht die Gegenpartei das Rad durch Anüttel aufzusangen oder zurückzuschleudern. Die Ausgabe ist durch geschicktes Werfen, Auffangen und Zurückschleudern die Gegenpartei zurückzudrängen.

Das Quappenwerfen besteht in Folgendem: Flache Steinschen werden längs bem Wasserspiegel fortgeschleudert, doch so, daß sie die Oberstäche des Wassers sehr viele Male berühren und wieder weiterprallen. Die Quappensteine lutsukiwid des K.p. sind 1 Fuß breit, 3 Fuß lang und 2 Zoll dick.

Die Eichen wachsen lassen ist ein Bubenspiel, bei bem man sich mit Kopf und Händen auf den Boden stützt und die Beine nach oben kehrt.

Bei dem wägipulka wedama oder "Kraftstockziehen" seben sich die Gegner auf die Erde, doch so, daß sie mit ihren

Fußsohlen sich berühren. Nachdem sie nun einen Stock gefaßt haben, sucht einer den andern emporzuziehen. Der K.p. führt diese Kraftprobe mit dem Wassergeist aus und wirft ihn 7 Werst weit.

Die sogenannten saksa saanid II, 733 zierlich kleine Schlittchen und kassi märssikesed II, 734, Kahenkörbchen, Spielsachen, welche die Kinder gewöhnlich aus Grashalmen und Weidenrinde flechten, wurden vom K.p. aus jungen Birken und Tannen, die er als Kind schon mit den Burzeln aus der Erde zu reißen vermochte, versertigt. In der Unterwelt betheiligt sich der K.p. an verschiesdenen Gesellschaftsspielen XIII, 973 u. f.

## Gemeinwesen.

Nach der Sage bilden mehrere Bauerhöfe talud ein Dorf küla oder auch ein Gebiet wald. Mehrere Gebiete gehören zu einem Kirchspiel kihelkond, dem Aelteste vorstehen. Auch vom Königreich kuningriik und dem Könige kuningas ist die Rede.

## Anhang.

# Schwert, Rüstung, Schiff und Hort des Kalewipveg.

Das Schwert bes K.p. hatte der sinnländische Schmied in sieben Jahren mit seinen Söhnen aus sieben verschiedenen Sorten Eisenblech (vielleicht aus Eisendraht, wie die damascener Klingen) unter siebensachen Sprüchen geschmiedet und dasselbe in sieben Gewässern gehärtet. Das erste Wasser stammte aus dem sinnisschen Meerbusen, das zweite aus dem Peipus, das dritte aus dem Wörtsjärw, das vierte, das Jungfrauenwasser neitsi wesi, aus dem Embach, das sünste aus der Aa im Lettenlande, das sechste Wasser aus dem Wöhandu an den heiligen Grenzen, das siesebente Wasser aus den Wolfen. Die Schneide war aus sieben Stahlsorten schwedischen Gisens, der Stiel aus Silber, der Griff aus Gold, der Knauf aus dem Stein aus Kungla, die

Bänder aus siebenfarbigem Bleche, eine Schnalle aus biden Pfen= nigen, die andere, stärkere aus Thalern, beider Zungen bestanden aus dem Korn des Petschaft= und des Ringsteines VI, 399—442.

Der Preis des K.-Schwertes ist im VI, 487-500 also angegeben:

Üheksa hüwa hobuda, Kaheksa kari märada, Kümme paari ärgasida, Kakskümmend lüpsi lehmada, Wiiskümmend paremaid wasikaid, Sada sälitist nisuda, Poolteist paati odrateri, Rohke laewe rukisida, Tuhat wana taalerida, Sada paari paaterida, Kaks sada kulda rahada, Süle täie sõlgesida, Kuningriigi kolmandiku, Wie neitsi w..tu-osa. Gine Neunzahl guter Roffe, Gine Achtzahl guter Stuten, Rebn Baar ftarte Arbeitsochsen, Amanzig fraft'ge Melfetuhe, Künfzig Rälber, gut gemäftet, hundert Laften reinen Beigens, Ameithalb Bote voll von Gerfte, Reich gefüllt ein Schiff mit Roggen, Taufend alte Thalerftude, Sundert Baare Paternofter, Goldene Münzen an zweihundert, Einen Schoof voll Silberspangen, Eines Rönigreiches Drittel, Fünfer Jungfrau'n Beirathsmitgift.

Die Rüstung bes K.p., nachdem er von den Brüdern in Folge des Steinwurfes nach dem Willen Gottes und des alten Kalew zum Könige erhoben und geweiht, wird im VIII, 507 bis 518 folgendermaßen beschrieben:

Auf bem Körper trug er ein silbernes Hemb hobe särk\*), darüber einen goldenen Zwilligrock kulda toime kuube, und ein Wamms aus altem Kupfer wammus wanast wasesta. Auf dem Haupte hatte er einen goldenen Hut kulda kübar und auf der Brust einen eisernen Schild rauda kilpi.

Das Schiff des K.p. hieß Lennuk und war aus Silber gebaut, sogar die Masten und die Taue waren aus diesem Metall XVI, 220—235.

Der Hort des K.p. ist versenkt und ruht unter einer tiesen Schicht von Grant und Lehm. Er besteht aus einem goldenen Hut, aus Brustspangen, Silberperlen, schwerem Halsgeschmeide, alten Kreuzen, Rubelstücken, Münzen mit einem Henkel und Thaslern mit einem Rande, wie aus kleinen Scheidemünzen und gesammelten Kopeken. Um Johanni leuchtet er und kann nur von einem ehelich Gebornen gehoben werden, der drei schwarze Thiere, einen Hahn, eine Kate und einen Maulwurf opfert. XX, 71—106. Ueber den Ort, wo man den vergrabenen Schatz zu suchen habe, sehlt jede nähere Andeutung in der Sage.

## Sprichmörter.

III, 722 und 723:

Tänasida toimetusi Ära wiska homse warna. Was du heute kannst verrichten, Wirf auf morgen nicht bei Seite.

<sup>\*)</sup> Grewingt, Steinalter S. 76 ift hobe sark fulfchlich mit Rupferhemb überfett.

## V. 682 und 683:

Annad ohjad kurja kätte, Läheb hobu hoopis metsa. Lenkt der Zorn des Rosses Zügel, Geht es durch mit seinem Reiter.

## VI, 228 und 229:

Ega sugu lahku soosta, Wôsu ei weere kännusta. Art läßt nicht von Art, Der Trieb geht nicht vom Stamme.

## VI, 248 und 249:

Sea kaup ei kotis sünni, Môrsja kaup ei ukse tagant. Niemand tauft ein Schwein im Sack, Wirbt die Braut nicht hinterm Thor.

## X, 260 und 261:

Sarwist härga siutakse, Sonast meesta solmitakse. An den Hörnern hält den Ochsen An den Worten man den Mann.

## XII, 127 und 128:

Pikalt ilult tõuseb pilli, Naljatusest näpistusta. Auf das Lachen folgt das Weinen, Auf das Scherzen oft das Zwacken.

## XVI, 1120 und 1121!

Omal maal ditseb dune, Kodu kaswab kasu parem. Glück nur blüht im eig'nen Lande, Beg'rer Vortheil wächst zu Hause.

## XVIII, 430 und 431:

Ära höiska hoopelikult Enne ôhtud pääwa ônne. Preise nur nicht übermüthig Tages Glück schon vor dem Abend.

## V.

## Varianten und Erganzungen.

Dieser Theil der Arbeit entstand während des Druckes der ersten Bogen und soll als Beleg dafür dienen, daß ungeachtet aller zersstörenden Mächte die Lieder und Sagen im Bolke noch nicht völlig ausgestorben sind. Ein vor wenigen Tagen unternommener Streifzug durch einen kleinen Theil des "alten romantischen" Sagenslandes hat dem Berf. zwei neue Episoden aus der Kalewi-Sage und nachsolgende mehr oder weniger genau mit dem Beröffentlichten übereinstimmende Liederbruchstücke geliesert.

Im I. Gesange des K.p. werden bei Linda's und Salme's Hochzeitsseste verschiedene Tänze namhast gemacht; unter diesen steht der Kreuztanz oben an. Diesen soll man heutigen Tages an manchen entlegenen, von der Cultur noch unbeleckten Orten tanzen, und ward und derselbe also beschrieben. Bier Paare stellen sich zu zwei und zwei einander gegenüber, so daß dadurch ein Kreuz gebildet wird. Abwechselnd tanzen nun die gegenüberstehenden Paare einige Mal hin und zurück, dann macht man die Runde, woraus das zweite vis-à-vis in Activität kommt, abermals solgt die Runde und so sort, bis alle ihr Müthchen gekühlt haben. Die Musik zum Tanze bildet der Gesang, in der Regel von den Tanzenden selbst ausgeübt, häusig aber auch von den Zuschauern begleitet. Ein 50jähriges Weib, Namens Joosepi Ann Wildet aus

Monniforb im St. Katharinenschen Kirchspiele zeigte uns bie Stellung ber Baare und die Touren vor, wobei sie sang:

Risti tantsi tantsigeme, Arju tantsi hakkageme, Järwa tantsi jätageme, Oma tantsi oskageme, Maa musta muljugeme. Auf und tanzt den Kreuzestanz, Laßt uns Harriens Tanz beginnen, Jerwens Tanz soll unterbleiben, Doch den eig'nen sollt ihr kennen Und den schwarzen Boden drücken.

Im Gef. II, 218 u. 219 werden zwei Oratel angeführt: bas Befragen ber Spange und bas Fliegenlassen bes Erlenkafers.

Eit pani sôle sôudemaie Lepatriinu lendamaie.

Ueber beide Orafel konnte dasselbe Weib uns ausführlichen Aufschluß geben und sang babei also:

Pandi sölge söudamaie,
Lehte laia lendamaie,
Sõua sõlge, lenda lehte,
Sõua sõlge sinna maale
Kus need kuked kulda joowad,
Kuked kulda, kanad karda,
Haned haljasta hõbedat
Wareksed wana waskeda.
Und man ließ die Spange schiffen,
Ließ das Blatt, das breite sliegen,
Schiffe Spange, sliege Blättlein,
Schiffe Spange in die Lande,
Wo das Gold die Hähne trinsen,

Gold die Hähne, Blech die Hennen, Selbst die Gänse blantes Silber Und die Krähen altes Aupfer.

Bu dem Orakel mit der Spange kommt in dieser Bariante noch das andere mit dem Blatte hinzu.

Der II. Gesang 218 läßt die Spange sieben Tage schweben (wörtlich rudern, der Alliteration wegen; geben wir es mit "schiffen" wieder). Hier heißt es aber, daß sie in jenes Land schweben sollte, wo die Hähne Gold trinken u. s. w.

Bon diesem Lande ist im XVI, 759 n. f. wieder die Rede und die vier letzten Berse des oben mitgetheilten Bruchstückes kommen dort fast wörtlich vor; denn es heißt:

> Mehed joudsid sinna maale, Kus need kuked soiwad kulda, Kuked kulda, kanad karda, Haned haljasta hôbedat, Wareksed wanu waskeda. Langten in das Land die Männer, Wo die Hähne fraßen Gold, Gold die Hähne, Blech die Hennen, Auch die Gänse blankes Silber Und die Krähen altes Kupser.

Bom Käferorakel II-, 221 weiß man noch gegenwärtig fast überall in Estland zu berichten. Ein Weib aus Neu=Sommer= husen bei Wesenberg, aus dem Gesinde Metsapere, sang dabei:

Lenda, lenda, lepatriinu, Lenda sinna lepikusse. Kus mind mehele wiiakse. Fliege, sliege Erlentrine, Flieg' in jenes Erlenwäldchen, Wohin einst mich trägt der Freier. Das Weib in Mönnikorb sang aber also:
Lenda, lenda, lepatriinu,
Lenda, lenda sinna maale,
Kus need kuked kulda joowad etc.
Fliege, sliege Ersentrine,
Flieg' in jenes Land hinüber,
Wo die Hähne Gold trinken 2c.

Sm XVI. 260 und 261 heißt es:

Seal ju laulid ilmatargad

Ilmatargad, maakawalad

und XVI, 267 und 268:

Meie kullad kuulasime Meie waesed waatasime.

Das oben genannte Weib aus Mönniforb sang dem Berf. folgendes Lied vor, in dem Manches vorkommt, das an die eben bezeichnete Stelle im K.p. erinnert:

Kül siin laulsid liiga targad,
Liiga targad, maakawalad,
Meie kullad kuulasime,
Ellad eemal seisasime
Kuu ma kuulsin kurussa,
Aasta hane pajussa.
Kuu mul paistis kuue peale,
Pääw mul paistis pärja peale,
Hele ilma helme peale,
Kuu mul rikkus kuue tõimne,
Pääw mul rikkus pärja kirja,
Hele ilma helme kirja.
Sier wohl sangen Uebertsuge,
Uebertsuge, Landesschlaue,
Wir, die Goldnen, wir horchten,

Standen, Zarte, in der Ferne, Hört im Winkel einen Monat, Hört ein Jahr im Weidenbruche, Auf den Rock mir fiel der Mondschein, Meinen Kranz beschien die Sonne, Klares Wetter meine Perlen, Mond verdarb des Rockes Drillig, Mir des Kranzes Farb' die Sonne, Klares Wetter Glanz der Perlen.

Der Anfang bes zweiten Gesanges enthält einige Stellen von einem Bruchstücke, das der. Berf. aus dem Munde des Juhan Kuro aus Neu-Sommerhusen und der Ann Wildet aus Mön=niforb gehört hat. Es lautet:

Kui ma hakan luulemaie, Luulemaie, laulemaie, Kihelkond jääb kuulemaie, Wallakond jääb waatamaie. Wenn ich nur beginn zu sinnen, Nur zu sinnen und zu singen, Bleibt ein Kirchspiel gleich zum Horchen, Bleibt ein großes Gebiet zum Sehen.

3m VIII, 55 u. f. heißt es:

Kui mina lugu luuletama, Hakan lausa laulamaie, Siis jääb walda waatamaie, Küla kulda kuulamaie.

Der Schullehrer Jüri Lellep in Tanafilm am Wortsjärm theilte folgendes Bruchstüd mit:

Olin orias, käisin karias, Olin Kalewi sulane, Kalewil olid suured mustad, Suured mustad, kõrged kõrwid, Üheksa hüwa hobusta, Kaheksa kari märada, Kümme paari ärgasida, Kakskümend lüpsi lehmada, Wiiskümend paremat wasikad. War im Dienst ich, ging zur Hütung, War als Knecht ich bei dem Kalem, Ralew hatte große Schwarze (Rappen), Große Schwarze, bobe Braune, Neun der allerbesten Rosse, Acht bagu ber Beerbe Stuten, Behn ber Paare waren Ochsen, Zwanzig Rube, die man melfte, Fünfzig Stud ber beften Ralber.

Die fünf letten Berse kommen auch im VI. Gesange 356—360 vor, wo ber Preis bes Kalewiden Schwertes erwähnt wird.

Neber das Zerschlagen der Bretter auf des Zauberers Söhnen und die Episode mit dem Igel wissen die Leute überall zu erstählen. Der Verf. hörte dieses Abenteuer im St. Katharinenschen, im Wesenbergschen, im St. Simonisschen und im Laisschen Kirchspiele.

Die Erzähler waren: Josepi Ann Wildet in Monniforb; Waabu Juhan Baumann aus Uddrich; Ropli Metsa Karja Ants Seefeld in Monnisorb; ein Mann aus dem Dorse Kurtna unter dem Gute Kersel im St. Simonisschen Kirchspiele, und der Gemeindeschreiber Moistus aus Ellistser.

Der Letztgenannte kannte auch ten Tod des K.p. durch sein

Schwert, und Ants Seefelb wußte noch von dem Schutze zu berichten, den der K.p. dem Hirtenknaben angedeihen ließ XII, 777 u. f.; desgleichen auch von dem unbekannten Mann, der dem K.p. seine Abenteuer im Gesinde der Riesensöhne mittheilt, XI, 759 u. f., und den dieser in seinen über die Schulter gehängten Sack (kaela kotti) steckt, nur mit dem Unterschied, daß hier der Schütling in der Hosentasche geborgen wird.

Im St. Katharinenschen Kirchspiele weiß fast Jedermann über des Kalewiden Pflügen unter Buxhöwden, Estnisch Neeruti, zu berichten. Nach Ants Seefeld aus Mönnisord soll K.p. schon in dem Uddrichschen Moraste (Armiku-soo) diese Arbeit begonnen und bis Assamalsa fortgesetzt haben\*). Nicht weit vom letzten Orte sei die Stelle, wo die Haut und der Kopf des Kalewiden\* Pferdes gelegen. Die Stelle sei noch jetzt von dem Blute roth, wie er mit eigenen Augen gesehen habe.

Ein zweiter Erzähler, Juhan Baumann aus Uddrich, gab an, daß der Anfang der Kalewi-Furchen beim Gesinde Mäsotsa, genannt linna hauk, sich befinde. Die Fortsetzung gehe dann durch einen Morast bis zum See von Buxhöwden (Neeruti järweni). Die Furchen sind 3 Werst lang und heißen die Buxhöwsbenschen Hügel (Neeruti mäsed). Ueber die Hautstelle des Kalewis Pferdes bei Assamalla oder Assalamma wissen die Leute in jener Gegend alle zu berichten, desgleichen über die Bertiefungen, die durch das Springen des Gaules in Fußsesseln entstanden sind.

Hier folge der eftnische Text, aufgezeichnet im Juni d. 3. nach der Erzählung des 61jährigen Uddrichschen Wirthes mit Nasmen Waabu Juhan Baumann:

"Kalewipoeg oli Jumala ristipoeg. Temal oli üks suur hobune. K.p. hakkas kündma. Mäe otsa pere juures

<sup>\*)</sup> Nach ber bereits beröffentlichten Sage beginnt bas Pflugen unweit Saabjarm und enbet im St. Katharinenschen, wo ber Adergaul sein Enbe fand, unweit bes Mae-ots a-Gesinbes.

Udriku mõisa all Kadrina kihelkonnas on üks linnahauk. Siin hakkas K.p. peale ja siis otsekohe pikast soost läbi, nõnda kaugele kui Neeruti järweni. Selle künni waud hüütakse Neeruti mägedeks ja on 3 wersta pikad. K.p. heitis maha puhkama ja pani hobuse raud kammitsese. Jumal lõi siis ühe raudhundi. Hunt hakkas suurt hoost taga kihutama. Hobune hüppas kammitses ja praegu on haugud näha Neeruti järwe ääres ja weel kaugemal. Kammits läks katki ja hobune peasis jooksu; hunt tema taga, nõnda kaugele kui Assamalla külani, kus hunt hobuse murdis. Seal on luht, keda K.p. hobuse naha asemeks nimetatakse ja luha kõrwas seisab üks mägi, keda Maksa mäeks täna pääwani kutsutakse."

Wortgetrene Uebersetzung: Der K.p. war Gottes Taussohn\*). Er hatte ein großes Pferd. K.p. begann zu pstügen. Unter dem Gesinde Müs otsa im Gebiete Uddrich im St. Katharinenschen Kirchspiele ist eine Stadt=Grube\*\*). Hier sing er an und setzte sein Pstügen fort gerade durch den großen Morast bis zu dem Buxhöwdenschen See. Diese Furchen nennt man die Buxhöwdenschen Berge, die 3 Werst lang sind. K.p. legte sich zur Ruhe nieder und band das Pferd in eiserne Fußsesseln. Gott\*\*\*) schusseinen eisernen Wolf. Der Wolf begann das große Pferd zu hetzen. Dieses sprang in der Spannkette und die dadurch entstandenen Bertiesungen sind gegenwärtig an den Usern des Buxhöwdenschen See's und noch weiter sichtbar. Die Fußsesseln zerbrachen und

das Pferd kam zum Laufen, der Wolf hinter ihm her so weit, daß sie bis zum Affalammaschen Dorfe gelangten, wo der Wolf das Pferd zerriß. Dort ist eine nasse Wiese, welche die Hautstelle des K.p.-Pserdes genannt wird, und neben der Wiese liegt ein Hügel, der bis auf den heutigen Tag Leberhügel heißt."

Hier waltet offenbar ein Irrthum vor, indem zwei Hautslager für eine genommen werden. Die Hautstelle (naha ase) bes von Wölfen zerriffenen Pferdes liegt zwischen Mäe otsa und Arustull. Die Stätte bei Affamalla gehört der Haut des Streitrosses, das beim Springen von einem Hügel zum andern sein Ende fand.

Folgende beide Episoden sind als neu, wenigstens bis jetzt als noch nicht bekannt gewordene zu betrachten.

I.

Der Schullehrer Hans Ende aus Rästfer im Laisschen Kirch- spiele erzählte, wie folgt:

"Kalewipoeg oli Linnuta mäält ülesse tõusnud, kui ta mône nädala seal maganud. Siis läks ta ühe lese naese käest süüa paluma, sest ei Peipse Manatark tema leiwakoti oli ärawarastanud. Kôht oli temal wäga tühi, aga lesk naene ütles: "Annan ma oma wiimse leiwa sinu kätte, kellega ma siis oma heina teen." Nüüd ütles K.p.: "Ära muretse, kül ma aitan sulle heina teha." Siis wôtnud tema oma suure wikati ja läinud naese juhatamise järele heinamaale. Naene keetnud kodu sööki ja läinud niitjale järele wiima, aga pea ehmatanud lesk ära, kui näinud, et tema heinamaa koht otse kui surnu wäli wälja paistis, kus puud juurtega tükis kui loog maha niidetud oli. Siis läinud tema K.p. juure, kes wikatit luisanud. "Sa oled, sôber," ütles naene, "minu heinamaa ärarikunud ja nüüd pean mina ja mo loomad talwel nälga surema." K.p. kostis: "Ma pole üksi sinu, ega sinu laste peale môtelnud, waid ma olen sulle ühe heinamaa laastanud, mis põlwest põlweni peab seisma, ja wiskan töö

<sup>\*)</sup> Originess im höchsten Grade ist ber Paffus, ben jüngsten Sohn bes atten Kalew nach christischem Ritus getauft und Gott felbst bei ber Handlung als Pathen sungiren zu sehen.

<sup>\*\*)</sup> Der Buget bei Mae otsa gehort unftreitig gur Claffe ber fogenannten Stadtberge (linna maed), die befanntiich oben eine Vertiefung haben.

<sup>\*\*\*)</sup> Sier muß wohl ber Bofe getefen werben, ba ber Kathe unmöglich bie Chicane gegen feinen Liebling hatte aububen fonnen. Rach bem Erzähler hat man unter einem "eifernen Wolfe" einen fehr fart en Wolf zu berfiehen.

lõpetuseks seie oma luisu maha. Seda heinamaad nimetakse praego Luisusooks. Üks jägo on Wenewere, üks Käro ja üks Laijuse Tähtwere päralt.

Peale selle on K.p. Pedja jõe luha peale läinud ja õhtuks ligi 100 saatu heinu toonud ja ise teisel päwal aidant kuiwatada ja kuhja panna. Kuhja lawa ase on weel praegu seal näha ja nimetakse Kalewipoea kuhja mäeks."

Wortgetreue Uebersetzung: "Der K.p. war auf dem Linnuta-Berge aufgewacht, nachdem er einige Wochen bort geschlafen hatte. Dann ging er von einer Wittme Effen zu bitten, weil der Mana= weise vom Veipus seinen Brotsack gestohlen. Der Bauch war ihm sehr leer, aber die Wittme saate: "Gebe ich mein lettes Brot bir, womit foll ich benn mein Beu machen." Mun sprach ber K.p.: "Sorge nicht, wohl will ich dir helfen das Beu machen." Dann habe er feine große Sense\*) genommen und sei nach des Weibes Weisung zum Beuschlag gegangen. Das Weib habe zu Sause bie Speise gefocht und bem Mäher nachgetragen, boch bald fich erschreckt, als fie gesehen, wie ihr Beuschlagsplat gleichsam ein Tobtenfeld barftellte, wo die Baume sammt ben Burgeln wie Schwaden abgemäht niederlagen. Dann fei fie jum K.p. gegan= gen, der die Sense geschliffen. "Du hast, Freund, — sprach bas Beib, - meinen Beuschlag verdorben und nun muffen ich und mein Bieh im Winter Hungers sterben." Der K.p. gab zur Antwort: "Ich habe nicht allein an dich und beine Kinder ge= bacht, sondern ich habe bir einen Beuschlag gerodet, ber von Ge= schlecht zu Beschlecht stehen soll und werfe zum Schluß ber Arbeit hier meinen Schleisstein hin\*). Dieser Heuschlag wird noch gegenwärtig der Schleissteinmorast genannt. Ein Theil davon gehört Weneser, ein Theil zu Kerro und einer zu Flemmingshos. — Darauf ist der K.p. auf die nasse Wiese am Pedjastuß gegangen und hat von dort zum Abend nahe an 100 Schober Heu gebracht, und am solgenden Tage geholsen dieses zu trocknen und in einen großen Schober auszustellen. Des Schobers Grundstelle ist noch gegenwärtig zu sehen und wird der Schoberberg des K.p. genannt."

2.

Die zweite Episobe erzählte Juhan Baumann aus Ubdrich:

"Waljad pihus läks K.p. omale hobust otsima. Ta läks Peipse järwest läbi ja wesi tahtis üle saapa sääre sisse tulla. K.p. ütles: "Ära hakka meest narrima." Kurat muutas oma tütre hobuseks. K.p. lõi käega seila peale ja ütles: "Se on nõrk, se ei wõi mind kanda. Siis muutas kurat oma poea hobuseks. Ja kui K.p. oma käe hobuse seila peale pani, nägi ta, et se teda kanda ei wõinud. Siis andis kurat oma ema ja tegi teda walgeks hobuseks. K.p. katsus käega ja ütles: "Se kannab kül, se on tugew." Tuhat nelja wiis kuradi ema teda kaugemale, ja K.p. ei wõind teda kinni pidada. Siis ütles heal taewast: "Ristipoeg, ristipoeg, löö käsi tamme!" Tamm juurtega pihus. Siis läks kuradi ema tuhat nelja põrgu poole. Heal ülewelt andis K.p. nõu, käsi piita lüüa. Hobune jooksis jalgade wahelt läbi ja K.p. jäi põrgu ukse taha tamm pihus." Wõrtlich überfett:

"Den Zaum in ber Hand ging ber K.p. sich ein Pferd suschen. Er watete durch ben Peipus und das Wasser wollte über bie Stiefelschäfte kommen. Der K.p. sagte: "Fange nicht an den

<sup>\*)</sup> In dem Sonderabbruck aus dem Bullet, hist. phil. (T. VIII, Nr. 1—1, Seite 71) finden wir in der Abhandlung des Academikers Sjögren: "Zur Ethnographie Livlands" einen Bers des Bischofs Agricola, der in der Ueberfetzung also lautet: "Kalewas Söhne die Wiesen und anderes mähten ab." In einem lateinischen Gedichte den Porthan kommt solgende Stelle vor: "Prata donus Kalewas viridanti gramine texit, atque replet soeno rustica tecto novo."

<sup>\*)</sup> Auch Dr. Kreutwalb hat von ben Schleiffteinen bes K.p. gehort, nur foll er biefelben bei einer himmelfahrt hingeworfen haben. Siehe oben S. 15.

Mann zu fopven." Der Teufel verwandelte seine Tochter in ein Pferd und ber K.p. schlug mit ber Hand auf ben Rücken besfelben und fagte: "Dieses ift schwach, es fann mich nicht tragen." Darauf verwandelte ber Teufel seinen Sohn in ein Bferd und als der K.p. seine Sand auf den Rücken desselben that, sah er, bak es ihn nicht tragen könne. Da gab ber Teufel seine Mutter und machte fie zum weißen Pferde\*). Der K.p. versuchte mit ber Hand und fagte: "Dieses trägt wohl, das ist ftart." In fausen= dem Galopp brachte des Teufels Mutter ihn weiter und er konnte fie nicht anhalten. Da rief eine Stimme vom himmel: "Tauf= sohn, Taufsohn, schlage bie Sand in die Giche!" Die Giche mit ben Wurzeln in ber hand. Dann ging bes Teufels Mutter in fausendem Galopp ber Solle zu. Die Stimme von oben gab bem K.p. ben Rath, die Sand in die Thurpfosten zu schlagen. Das Pferd lief ihm zwischen ben Beinen durch und K.p. blieb mit ber Giche in der Hand hinter ber Höllenthur."

Dasselbe bestätigte Ants Seefeld aus Monnitorb und fügte hinzu, daß der K.p. zuerst eine Eiche und dann eine Fichte aus der Erde gerissen habe und mit den beiden Bäumen in der Hand hinter der Pforte der Hölle geblieben sei. "Tamm ja mänd pihus." — Als Abweichung sagte er aber, es sei zum zweiten Male noch eine Tochter und kein Sohn in ein Pferd verwandelt worden.

Auch Märt Mohn kannte den Ritt des K.p. in die Hölle und fügte als Ergänzung hinzu: "Als man den K.p. auf diesem Ritte gefragt, wohin er reite, habe er geantwortet: "Sit tulen ja sinna lähän, hea mees ja hea hodune." "Bon hier komme ich und dorthin gehe ich, ein guter Mann, ein gutes Pferd."

Um Eingange der Hölle foll K.p. die Bache halten und noch vor 40 Jahren durfte man in Leedis bei Lais fein Schneidewert-

zeug mit der Schneide gegen den Himmel aufstellen, damit der K.p. nicht einschlafe und der Teufel aus der Hölle schlüpfe.

Auch unter den Werro = Esten bat der Berf. Den Namen des Ralewippeg wie einzelne Elemente ber Sage angetroffen. Nach einer Mittheilung des herrn Gymnasiallebrer hurt lebt ber Name bes K.p. in ber Redensart: "Temä kargas kui Kalewi poig" er fpringt wie ein Ralew's Sohn, d. h. er thut einen gewaltigen Sprung, metaphorisch: er ift ein tüchtiger Rerl. Die Thaten bes K.p. werden aber, so weit fie in diesem Bezirke vorkommen, anberen Perfonlichkeiten, vornehmlich bem Juudas zugeschrieben. Go 3. B. erzählte man vor 20 Jahren in dem Dorfe Simmast im Polweschen Kirchspiele das im X, 193-303 Mitgetheilte; nur spielte Juudas die Rolle ber Sobne bes Paharet und statt bes Alewipoeg figurirte der schlaue Sans petja oder kawal Ants, von dem die Eften eine Ungabl luftiger Streiche zu ergablen miffen. Auch hat man in jenem Dorfe die Episode mit dem Igel XII. 163-273 gefannt und bei der Erzählung ganz besonders hervor= gehoben, daß der Name dieses Thieres siil G. siili entstanden sei aus siil G. siilu d. h. Zipfel eines Oberkleides, weil dieses Thier zur Bededung feiner Blofe ein Studden Belgmert erhalten habe. Mur soll der Igel sein stachliches Aleid nicht dem Kalewipoeg, sondern einer andern Verfonlichkeit zu verdanken haben.

<sup>\*)</sup> Auch im Gefange XIV, 429 wird bie Teufelomutter eine weiße Stute walge mara genannt.

# Register.

Die römische Ziffer und die barauf folgende arabische bezieht fich auf ben Originaltert bes Kalewipoeg.

Ma siehe Koiwa. Mar 36, 59, 60, -- I, 89; XIII, 400; XVIII, 1; XX, 698. Äike 21. 23. 24. — 3. 33. 102: III. 107; V, 120, 385, 555; XII, 9; XVII, 676. Whorn 66. — II, 435. Ahti 28. — XVI, 72. Ahti hauad 28. - XVI, 72. Alew 13. — X, 178 u. f.: XV, 852. Allentaden 43, 55. - X, 792; XV, 701. Mitvater 21, 22. — I, 70; XII. 852; XIII, 739; XVII, 767; XIX, 505; XX, 1033. Ameife 62. - XV, 561; XVII, 160. Ambos 73. — VI. 152. Ambu 73. — XIII, 634. Ambu nool 73. - IX, 245. Ammu 73. — IV, 628. Angerwaksad 67. — VII, 842. Abfelbaum 66. — III, 488. Arpu lööma 31. - XI, 97.

**B**albrian 30, 67. — XI, 344. Bartholomäi 12, 15, 16. Baummarder f. nugis.

Arpu aeruma 31. — XII, 441.

Assamalla 44, 87. — XVII, 196.

Assalamma 87, 89.

Bår 55. — III, 60. Bar, ber große (Sternbild), f. wana wanker. Barland 30, 67. — XI, 340 u. 577. Beil 73. - VI, 814. Bett 69. - II, 355. Biene 62. - V. 434. Bier 72. - I, 553. Bierfanne 72. - I, 277. Bierberschütten 27. - XIX. 476 u. 594. Birfhuhn 61. — I, 70. Blafebala 73. - VI, 164. Blaubeere 66. - I, 707. Blei 67. — VII, 471. Bleier 62. - I. 793. Bohne 66. - IV, 290. Boot 73. - III, 214 u. 216. Bobist 30, 67. - XI, 345 u. 577. Brunnengabe f. kauwe anne. Bruftfbange 71. - II, 218. Büffet 55. - III, 62: XIX, 313 u. 332. Bürfte. - II, 340.

 $C_{\text{occinella }62,\ 82,\ 83,\ 84.} = II,\ 219.$ 

Daumen 38. Decke 69. — II, 597. Degen 73. — XX, 243. Doblen 60. — XV, \*13. Dorpat 17 f. Tartu.

Cher 56. — XIII, 396. Cherefche 30. - II, 437; XI, 337 u. 574. Ehatäht 40. — IX, 497. Giche 64. - I. 50: I. 349. Giche machsen laffen 75, 76. - II, 726, 727; IX, 460. Ginbeere 30, 67. — XI, 341 u. 575. Gien 56. — XIII, 395. Giliftfer 86. Eister 60. - XIII, 100 u. 209. Emajógi 48, 50. — VI, 424; VIII, 12, 14 u. 241. Endel 28. Endlajärw 45. -- XIII, 329. Endla piiga 8, 28. - XVIII, 22. Ente 61. — III. 523. Erbfe 66. - I, 226; XI, 798. Erdbeere 66. - III, 491. Erlenfelb 10. Erlenfäfer f. Coccinella. Erlentrine bo. Efpe 65. - II, 333.

Fahen 75. — XI, 207.
Fahne 73. — IX, 330.
Farnfraut 30, 67. — XI, 342 u. 573;
XII, 443.
Fingerreff 71. — II, 870; IV, 621;
VIII, 157.
Finnland f. Soomemaa.
Fliegen 63. — XVII, 442.
Floh 62. — XV, 152.
Frauenmantel 67. — XII, 928.
Fuchs 56. — III, 68.
Furchen bom Pfluge bes K.p. 52, 87, 88. — VIII, 650.

Gans 61. — I, 701. Gerfte 66. — I, 224. Gefethud) 36. — XIX, 912. Glockenblume 67. — XVII, 764 u. 837. Gold 67. — I, 411. Granit 68. — II, 397.

Haaw 64, 65, — I, 69. Sabicht 59. - V. 760. Safer 66. - I. 223. Sahn 61. - IV, 121; V, 6; XX, 89. Hallijad 26. Hallia tütar 26. - XII, 902; XVII, 831. Sammer 73. - VI. 151. Sarrien 42. - IX, 651. Safe 56. - III. 69. Sausgeister f. Hoonehoidjad. Härjapõlwelase poeg 35. - XVII, 614. Secht 62. - 1, 773. Beimagnaer 37. - XII, 116. Semb 70. — I. 603. Beufdrede 63. - XVIII. 307. Serenfrauter 30, 67. - XI, 337 u. 372. Berenguaft 30. Hegenwisch 30. Hijusaar 53. - III, 602. Hiiglatütar 53. — XVI, 857. Hingede aeg 25. - XIV, 375. Hoonehoidjad 27. - XIX, 478. Sopfen 66. - VI. 556. Sort des K.p. 79. - XX, 71-106. Sölle 44. - V, 462. Hôbe walge 47. — VIII, 620 und XI, 119. Sund 56. - XX, 90.

**S**get 57, 86, 93. — XII, 196. Ilma neitsi 25. — X, 907 u. 967. Ilmarine 27, 28. — XII, 558. Ilmjärw 17, 46. — XIII, 165; XVI, 79. Stite 57. Iruämm 50. — III, 407. Irumägi 50. — III, 347; V, 587; VII, 361.

Jaanilinn 43. — 3. B. 263.

Jänujärw 47. — XX, 505.

Järwalinn 43. — XVI, 138.

Jerwen 43. — IX, 650.

Jöhannisbeere 66.

Jumaí 21.
Jungfrauenstein 17. — II, 711.
Jutta 8, 28. — 3. B. 313.
Juudas 34, 93. — X, 510.
Jôu 25. — XIV, 379.
Jôulu 25. — XX, 1030.

Kaaren - mustlind 58. - VI, 232. Kaaren-tarklind 58. - I, 6; IX, 441; X, 41; XVI, 48, 541, 983; XVII. 292; XVIII. 100. Kaaren - walgelind 58. - XVI, 745. Kaarna-kiwi 30, 32, 33. -- XII, 442. Kääpa 17, 50, 51. — XI, 387, 672 u. 414; XIII, 789; XX, 836. Kaelakoogud 70. — I, 764. Kaetis rohi 30. — XI, 344, 576; XIII, 145. Kaewuanne 26. Raffbrot 71. — XII, 888. Kalewi hobuse naha ase 44, 89. — IX, 136. Kalewi iste 17. Kalewi neitsid 17, 76. — II, 710. Kalewi sängid 51. - XIII, 72 u. f. Kandel 74. - 3. B. 271; XIX, 483. Karu 55. — III, 60. Kask 64. - I, 68. Ratharinen, St., 10, 17, 82, 86, 87. Katk 68. - 3. B. 154. Rate 56. - XX, 90. Kägu kuldne 58. — 3. 3. 15; II, 80: IV. 177: X, 42; XII, 792; XIII, 24; XVI, 1119; XX, 18. Käiksed 70, 71. — I, 614. Keed 71. - XIX, 810. Reule 73. — XVIII, 450. Kihelkond 77. — 3. B. 160. Kiik 75. — IX, 461. Kikerpära 48. — X, 76. Rirfche 66. - III, 490. Riffen 69. - II, 595. Ricete 69. - III, 189. Rleid 70. - I, 607.

Roddafer 13, 15, 16.

Kodukäija 37. — XII, 106.

Koerakoonlased 35. - XVI, 904. Koliwan 14. Koiwa 50. — XX, 615. Ronig 77. - VIII, 502. Ronigreich 77. - II, 181. Kôu 21, 23, 24, 25. — V, 385, 554; IX. 418: XIV. 682: XVII. 675: XIX, 51 u. 545. Kôutütar f. Ilma neitsi. Aransbeere 67. - I. 706. Rrantheiten 68. - XI, 107 u. f. Rrahe 60. - I, 761; V, 760; IX, 778; XIII, 100. Rrebs 64. — I, 775; VI, 236; XVIII, 236; XX, 643. Rreuatona f. Ristitants. Rriegshorn 73. - XX, 133. Rrote 62. - XIII, 269; XVIII, 191. Kudrused 71. — II, 873. Kungla kuningas 36. — I, 499. Kungla kuninga poeg I, 499. Kungla kuninga tütar III, 478. Kungla maa 42. - V, 731; XIX, 398. Kurat 34. - XVI, 720. Kuresaar 53. - III, 603; XVII, 64. Rurnifpiet 76. - II, 693. Küla 77. -- XVII, 291. Rütmit 75. — XIX, 451. Künnilind 59. — 3. B. 51.

Laagnamägi 51. — II, 455.
Laente tütar 26. — IV, 14.
Läänemeri 45. — I, 103; XVI, 77.
Lääne linn 43. — XVI, 140.
Lähker 70. — IX, 303.
Quis 12, 13, 16, 86, 89, 92.
Qungfdmung 55. — XVII, 322.
Lappumaa 24. — XVI, 434.
Lausujad 29.
Lawassaar 53. — IX, 203.
Qui 44.
Leedis 12, 92.
Qurde 60. — III, 520.
Lennuk 16, 79. — XVI, 234 u. 349.

Küünelastust kübar 35. - XIV, 610.

Lepatrinu 62, 82, 83, 84. — II, 219 u. 221.

Lihala 44. — VI, 912.

Linda 13, 81. — I, 170; II, 16; III, 315; V, 525; XVIII, 654.

Lindanisa 43. — XVI, 1038; XVII, 25.

Linnupete 59. — XI, 14; XII, 647; XIII, 98; XVIII, 53.

Linnutee 41. — II, 33.

Qinfen 66. — I, 228.

Qoof 75. — XIX, 450.

Qöwc 57, 58. — XIII, 483; XIV, 666.

Luisukiwid 15, 90.

Lutsukiwid 76. — II, 722.

Maa-alused 68. Maa-alused-ussid 63. Majawarjajad 26, 27. — XIX, 480. Maksamägi 51. - VIII, 858. Mats 66. — XIV, 321. Mana 34. — XX, 104. Manatark 33, 89. - II, 283. Mardus 36. -- 3. Q. 128. Marien-Magbalenen 14. Marumemme 26. — I, 31. Make 75. Maulmurf 57. — XX, 92. Mans 56. - XVIII, 141; XIX, 164. Määra-hiiud 74. — IX, 732. Märs 70. — XIX, 873. Meriama 18. Mesikan 55. — III, 75. Meth 72. - I, 550. Methbecher 72. - I, 278. Metsa kriim 55. — III, 63. Mond 40. — I, 182. Monniforb 82, 84, 86, 92. Murueit 27. — I, 341. Murueide tütred 26. - XVII, 833. Mustapall 44. - X, 190. Mustjärw 46. - XVI, 75. Müden 62. - XVIII, 278. Müngen 75.

 $N_{\text{aud}}$  75. — II, 782; XX, 104.

Näki neitsi 26. — II, 342; III, 500; XVI, 753.

Näkk 26.

Närskamägi 50, 51. — X, 561 u. f. Ret, 73. — IV, 556 u. 557.

Neeruti 10, 87, 88.

Nimetu sõrm 32, 38. — XI, 356.

Nõia wihk 30. — XI, 130.

Nugis 56. — II, 782; XX, 104.

Nugissilm 56. — I, 688; II, 251; VI, 673; VII, 687; XI, 49.

Ruhbaum 66. — III, 489.

Olew. — 3. St. 305, IV, 673; XV, 524; XVI, 100.

Orion 40, 41. — IV, 117; VII, 158.

Paatrid 71. — XIX, 809. Paharet 14, 34. — X, 95 u, 115. Parm 62. — I, 73. Pärg 70. — I, 620. Beibus 17, 50, 91. - VI, 419; XI. 50; X, 640. Penikoorm 75. — III, 130; XII, 720; XIII, 62; XIX, 364. Persekiwi 17, 45. — XII, 688. Betschaftstein 77. - VI, 441. Bjennige 75. - IV, 184. Bfeife 66. - XVI, 728. Iflug 72. - VIII, 632. Pihulane 62. - I. 74. Pihlapuu 66. — III, 495. Pihkwa 16. — I, 123; II, 97; XI, 189. Piker 23. — III, 25, 358; XVI, 855; XX, 938, Pikerlane 23. - XX, 938. Pikne 23. - 3. 2. 99; I, 35; V, 387: XI, 282; XII, 622.

Biciaben 40, 41. — IV, 116; VII, 157.
Pôder 55. — III, 61.
Pôhja nael 40. — IV, 64.

Pikse nool 23. — V, 557.

Pôhja kotkas 8, 36. — I, 90; XVIII, 1. Pôltsamaa 43. — XVI, 143. Purask 34. — X, 281. Puuk 37.

Duappen 62. — I, 772, 791. Quappensteine 76. — II, 722.

Rabe f. Kaaren. Rabenstein f. Kaarnakiwi. Rabibiel 76. - II, 694. Raeftfer 89. Rahala 44. - VI. 913. Raudoja 17, 50. - XV, 396. Rechen 72. - IV, 567. Reval 17, 43. Riegel 69. - V, 644. Ringftein 77. - VI, 442. Riia linn 43. - XVI, 139. Ristitants 7, 75, 81, 82, — I, 353. Moggen 66. - I, 229. Rôugutaja 21, 25. — II, 502, 576. Ruffand 11. - I, 87, 91. Rukk f. Rleib. Rübe 66. - IX, 526. Müstung bes K.p. 78. - VIII, 507 u. f.

Naadiärw 17, 46, - VIII, 228. Salme 13, 81. — I, 169. Sädemete saar 53. - XVI, 678. Sängid, K.p. 51. — XI, 236, 532; XII. 275, 364; XIII, 38, 72. Sarwik 34. — XIII u. XIV. Seehund 57. - IV, 13. Schellbeere 66. - III, 494. Schiff bes K.p. 79. - XVI, 220 n. f. Schiff 73. - IV, 640. Schillinge 75. - IV, 185. Schleuberer 73. - XVIII, 443. Schloß 69. — V, 643. Schmetterting 62. - I, 601. Schmuck 71. - XIII, 536 u. f. Schneden 62. - XVIII, 277. Schulterfact 87. - XI, 771. Schwan 59. - I, 703, 805. Schwalbe 60. - II, 789. Schwert bes K.p. 77. - VI, 399-442.

Sitber 67. - I, 412. Sepik 71. - XIX, 657. Sitikas 62. — X, 76. Siil 57, 93. - XII, 163. Siur 8, 37, - XIV, 315; XIX, 393 u. f. Simonis, St., 17, 86. Sohni 16. -- II, 66. Soini 16. Sommerhufen 10, 83, 85. Sooni 16. Soolatargad 29, 30. Soomemaa 42. - II, 100; IV, 50: V, 13, 310; VI, 13; VII, 723. Soomesild 53. - VI, 90; IX, 769; XVII, 106. Sonne 40. - I, 182. Sôle sôudamine 30, 31, 82. - XII, 440. Speer 73. - IV, 630. Spinbel 70. - IV, 261. Sboren. - IV, 639. Sprichmörter 79 u. 80. Stahl 67. - VI, 270. Steuer 13. -- V, 596. Stiefel 70. - IV, 638. Strömlingenapf 70. - XI, 775; XII, 358. Stunde 75. - XI, 181. Sulew 13. — IV, 662; XIX, 676; XX, 445; XVII, 34. Taara 21, 22. - 3. S., 287; VI, 198, 392; VII, 401, 800; VIII, 251, 582; X, 789; XIII, 738; × XIV, 369, 487; XVI, 338, 1102; XX, 100, 323 u. 972. Taara hiiekene 22. — VIII, 72, 237; XX, 234. Taaralaised 22. - 3. 3. 167; I, 66; II, 184; V, 439; VI, 694; VII, 362; XI, 453. Taara-mägi 21. - XV, 510. Taara-paik 43. — XII, 489.

Taara tammik 22. — XV, 600.

Taara-tütar flebe Siur.

Taras Gide 22, 65. - I, 82. Tähtepoeg 40. - I, 266; IV, 64. Tänasilm 85. Tallinn 43. - II, 390. Tarmast 13. Taube 61. - III, 517. Taud 68. — 3. 3. 213. Tonne 75. - XIX, 178. Torma 13, 15, 16. Tont 37. - V. 460. Torgel 44. - X, 511. Tôura 55. - VIII, 419; IX, 217; XIII, 388. Tôura-kari 55. - XII, 781. Tnriamaa 42. - I, 88; IV, 51; VII, 468. Tuule ema tütar 26. — VII, 377. Tuule jumal 21, 25, - II, 503 u. 577. Tühi 34. — II, 136; XI, 135; XIV, 427 u. 582; XV, 186 u. f.

1 bbrid, 86, 87, 88, 91.

Ukko 21, 22, 23. — 3. B. 12; I, 845; II, 501, 546; III, 333, 702; V, 745; IX, 584; XI, 452; XVI, 899; XVII, 846; XIX, 579.

Ukko-kiwi 22. — XV, 552; XVI, 1047; XIX, 481.

Ülemiste järw 47. — II, 454.

**B**iehstall 69. — V, 690.

Wainu kõis 63, 64. — XVI, 925, 928 u. 953.

Bull 77. — 3. B. 159.

Bullfifd 57. — XVI, 650.

Bumme 70, 79. — II, 347.

Wanapois 34. — V, 463; XVI, 571.

Wanatühi 34. — XII, 104 u. 305.

Wana Wanker 40. — IV, 63; VIII,

221; IX, 496; XI, 268; XVI, Wanemuine 8, 27, 28, - 3. 3. 312: XVIII, 14. Wardad 40, 41, - IV, 115; VII, 158; XI, 266. Warrak 36. - XVI, 614, 625; XVI, 1011; XIX, 897. Wägipulka wedama 76. - X, 659, Weizen 66. - I, 417. Webstuhl 70. - IV, 263. Wedaia 37. - XI, 137. Wette waim 34, - VIII, 622; X, 267. Wikerlane 23. - I, 15. Wiker 23. Wikerkaar 53. — IX, 771. Wiirmalised 27. - XVI, 210. Wiinakruus 72. - I, 178. Wiege 69. - II, 663. Mindel 70. - II, 635, 660. Wiet 10. - IX, 652. Wiertanb 43. Willandi 43. — XII, 462. Woche 75. - XIX, 456. Wolf 55. — IX, 143. Wôhandu 49, 50. - VI, 427; XX, 402. Wôrtsjärw 15, 17, 45, 50 u. 85. — VI, 421; X, 618; XVI, 74. Wunfchut 35. - XIII, 811; XV, 175.

**B**aubergarbe 30. 3auberwasser 35. — XIII, 682. 3iege 56. — VIII, 411. 301 75. — XI, 203. 3werge 16, 35. — XVII, 614.

221.

Wünschelruthe 35. - XIII, 768; XV,

## Bu verbeffern:

Seite 8 Beile 6 von unten ftatt piga lies piiga.

- , 16 , 7 , , , bon lies bor.
- " 83 " 7 " oben " geben wir ties wir geben.
- " 94" " 10 " unten " kauwe anne lice kaewu anne.