# Nebersichtliche Darstellung

halts Inhalts

ber

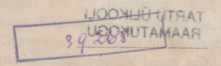
# a posal pase

bon

# Dr. A. Christiani,

Prof. ber Theologie, hand Et mod unich

(Abbrud aus ber Dorpater Zeitschrift für Theologie und Rirche. 1861. S. 1 u. 2.)



Dorpat,

Berlag von G. J. Rarow, Universitätsbuchhändler. 1861.

Arberlichtliche Varsiellung Pr.

Begen ben Drud biefer Schrift ift nach borgangiger Durchficht bon Seiten bes Libl. Evangel. - luth. Confistoriums nichts einzuwenden.

Riga Schloß, b. 1. April 1861.

(Mr. 633.)

Bischof Walter, Dice-Brafes.

A. Busch, Not. Cons.

Der Drud wird geftattet unter ber Bebingung, bag nach Beenbigung beffelben bie gefetzlich bestimmte Anzahl Egemplare borgeftellt werbe.

Riga den 13. April 1861.

Cenfor C. Rafiner.

TARTU ÜLIKOOLI RAAMATUKOGU

430339613

Drud von S. Laatmann in Dorpat.

Wir haben ein fest prophetisch Wort und ihr achistisch werden achtet.

as Interesse für das prophetische Wort und daher auch für die Apocalppse ist in unseren Tagen allgemeiner geworden. Die eschatologischen Fragen sind in den Bordergrund getreten und namentlich die Frage nach dem zukünftigen Reiche Chrifti, hat für die Theologie wie für bas Glaubensleben ber Kirche eine größere Bedeutung gewonnen. Es erscheint das als ein bedeutsames Zeichen der Zeit. Je näher des herrn Zufunft herbeifommt, desto mehr richtet er die Blicke feines Bolks auf das Wort, das fein Kommen zum Inhalte hat und das: "Romm Herr Jesu" beten lehrt. Daber das Zunehmen der Literatur auf diesem Gebiete; daher das fo allgemein hervortretende Streben nach Erkenntnig des Weiffagungswortes. -Freilich begegnet uns in der Auslegung und Anwendung deffelben viel Migverstand und viel Ungefundes. Auch kann in der That burch einseitige Richtung des Blickes auf die Herrlichkeit der Zufunft, das Intereffe fich abschwächen für die Rnechtsgeftalt ber Rirche in der Gegenwart. Wir verstehen darum auch, wie es hat kommen können, daß kirchliche Männer von ernster Gefinnung in Allem dem, was fie als chiliaftisch bezeichnen, eine Sauptgefahr für die Kirche der Gegenwart erblicken. Aber man vergesse doch nicht, daß eine Gefahr nicht bloß und ausschließlich von biefer Seite droht. — Ift's doch jedenfalls auch eine gefährliche Cache, wenn man zur Befampfung einer falschen Reichstheorie von einem Kirchenbegriff ausgeht,

ber mit Augustava VII. im Widerspruche steht! Bliebe man nur ftets bei ber bort ausgesprochenen Anschauung von ber Rirche, man mußte bald erkennen: was das Wort der Weiffagung von bem zufünftigen Reiche uns vorhält, verträgt fich dem Bekenntniß fehr wohl. Auch haben wir, wie schon Bengel gesagt hat, fein Recht aus einer Entdeckung Chrifti eine Berbeckung zu machen und je mehr Migbrauch mit bem prophetischen Worte getrieben wird, besto mehr thut die rechte Erkenntnig beffelben Noth. Mit ber Phrase: die Apocalypse ist ein verschlossenes Buch, kann in unsern Tagen sich Niemand mehr beruhigen, da mit ihr felbst practische Geiftliche, ihren Gemeindegliedern gegenüber schwerlich durchkommen dürften. Dhnehin ift es Pflicht zu achten auf bas, was ber Geift ben Gemeinden fagt, (Apoc. 2, 7) und das prophetische Wort nicht auszusondern ans bem übrigen Zeugniffe Jefu, von welchem es nicht umfonft heißt: ή μαρτυρία Ίησου έστιν τὸ πνεύμα, της προφητείας (Apoc. 19, 10). --- Wir haben bie Gefahr nicht verkannt, welche aus einfeitiger Bufunftsträumerei erwächft. Es foll aber bie entgegengefette Gefahr des Berfinkens in die Diesseitigkeit und die Gegenwart ebenfalls nicht unterschätzt werben. Die Rirche berfteht ihre Gegenwart nicht, fobald fie ihr Ziel nicht im Ange hat. Das Evangelium ift eine frohe Botschaft vom Königreiche Chrifti — und weil die Kirche auf Erben feine bleibende Stadt hat, fo wartet fie ber gufünftigen. 200 fie diese Hoffnung aufgiebt, da will fie eine Konigin fein und feine Wittwe. Die heilfame Gnabe ift erschienen, - aber wir warten auch auf bi: selige Hoffnung ber Erscheinung ber Herrlichkeit Jesu Christi. - - Aber, wendet man ein, die Apocalppse ist bunkel und schwer verständlich; die Verschiedenheit der Auslegung ift verwirrend. Allerdings, erwiedere ich, ift die Differenz unter den Auslegern fehr bedeutend und groß. Wem es an Zeit zu eingehenden Studien gebricht, dem wird es schwer werden, sich auf diesem Bebiete auch nur zu orientiren. Das aber kann für diejenigen, bie fich mit Studien biefer Urt beschäftigt, die Pflicht mir verschärfen zum Berftäudniß bes Buches - ein jeber in feinem Kreise, - mit zuwirken. Das ift die Beranlaffung biefes Schriftchens. Einen Commentar zu schreiben war nicht meine Absicht, aber auch feine

blos practische Auslegung für die Gemeinde. Theologisch gebildeten Lesern und besonders den Brüdern im Amte des Wortes wollte ich einen Dieust thum. Diese Inhaltsübersicht soll in wissenschaftlicher Form das aussprechen, was sich mir nach vielzähriger Beschäftigung mit der Apocalypse, die ich bereits zweimal in akademischen Vorlesungen ausgelegt, als richtig herausgestellt hat. Meine Arbeit wäre nicht vergeblich gewesen, wenn sie zur Orientirung diente und anregte selbstständig weiter zu sorschen.

Die Schwierigkeit für das Berftändnig ber Apocalupfe liegt hauptfächlich in ber Auffaffung ber Gintheilung bes Ganzen und in ber Deutung ber einzelnen Bifionen. In Betreff ber Gintheilung fragt es fich nämlich, ob wir in in der Apocalypse mehrere in fich abgeschloffene Bisio= nenreihen ober Gruppen, die felbstiftandig bis an's Ende führen, vor uns haben, ober ob die Weiffagungen eine fortlaufende Reihe bilben, fo daß die Erfüllung der früher in dem Buche ftehenden Beiffagungen auch der Beit nach früher zu benten ift, und bemnach z. B. die Begebniffe ber 6. Siegel-öffnung (c. 6.) früher geschehen fein muffen, als etwa bie bes 13. Cap. Die lettere Meinung, welche bas Eigenthümliche hat, bag fie bie Weissagung von den 7 Posaunen in die vom 7. Siegel, ferner den Inhalt von c. 12-14 und die Schalen in die 7. Pofame und endlich ben Schluß von 16, 18-22, 5. in die 7. Schale als Inhalt eingeschoben benkt, - halte ich, troß ber neuerdings von Düst erdie & gegebenen Rechtfertigung und Begründung berfelben. für exegetisch unhaltbar, weil man dem Texte Gewalt anthun und das wirklich mehrmals eintretende Ende entweder durch Umdeutungen, ober durch Unnahme proleptischer Vorausdarstellungen beseitigen muß. Somit scheint mir die Annahme des Gruppensuftems burch die Beschaffenheit des Textes geboten. Aber felbst bei Uebereinstimmung in biefer Erkenntnig haben die Ausleger verschiedene Gintheilungen gegeben. Nach meiner Unficht ist aber, sobald man zur Ueberzeugung gekommen, daß man Gruppen vor sich habe, die zum Ende (relos, welches mit ber Parusie Christi eintritt) führen, auch dieses jedesmal eintretende Ende zugleich das Ende der Gruppe. Comit

giebt ber Text felbst bie Eintheilung, wenigstens ber Sauptfache nach, an die Sand und man braucht fünftliche Gintheilungsgründe, etwa nach den Dertlichkeiten innerhalb der Bifion, nicht gut fuchen, In Beziehung auf Structur und Gintheilung des Buches hat Sof= mann (in Weiffagung und Erfüllung Thl. II) schon ben richtigen Weg gewiesen und im Allgemeinen ftimmen Bengftenberg, Aus berlen u. A. mit Diefer Gintheilung überein. 3ch ichliefe mich im Allgemeinen berfelben ebenfalls an. - Biel fcwieriger ift allerbings die Frage nach ber Deutung ber Bifionen. Die große Berschiedenheit ber Auslegung im Ginzelnen wird freilich burch die berschiedene Gefammtauffaffung ber apocalpptischen Beiffagung überhaupt bestimmt. Zunächft kommt es barauf an, ob wir eine Offenbarung Jesu Chrifti an seinen Knecht und Apostel Johannes, - oder bloß ein Menschenwerk vor uns feben, das ideale Darftellungen allgemeiner Wahrheiten mit Unlehnung an zeitgeschichtliche Berhältniffe enthält. Wer fich für das Erstere entscheidet, für den werden Deutungen auf die Zerfförung Jerufalems burch die Römer, ober auf Nero ober Domitian, als den Antichrift, keine Bedeutung haben. Aber felbst da, wo die johanneische Abfassung fest steht und wirkliche Weiffagung angenommen wird, herrscht dennoch große Berschiebenheit der Deutung, je nachdem man die einzelnen Bisionen entweder als Darftellungen allgemeiner Wahrheiten mittelft fpiritualifirender Umdentung, oder hiftorifirend als firchengeschichtliche Ereigniffe auffaßt. Wir halten Deutungen biefer Urt für falfch. Der Inhalt der Apocalppfe ift von c. 4 an wesentlich eschatologisch. Gie weiffagt die Erfüllung des Geheimniffes Gottes mit der Wiederfunft des Berrn, mithin auch die berfelben voraufgehende Enthüllung bes Beheimniffes der Bosheit; fie weiffagt bas Reifwerden der Gottesfaat und der Unkrautsaat und das, was dieser Doppelernte unmittelbar voraufgeht. Da aber die Frucht fich aus bem vorgängigen Wachfen und Blühen entwickelt, und man aus der Frucht auf den Baum gurudichließen fann, fo hat bennoch die Weiffagung für alle Zeit Bebeutung; benn die Reime zu den Entwickelungen, die uns in ber Apocalppfe reif vorliegen, find ichon in der firchengeschichtlichen Zeit vorhanden. Die πόρνη Βαβυλών und το θηρίον έχ της άβύσσου find

den Grow Forlyton dorb His out dain brogonin

allerdings noch zukünftig — aber die nogreia und das Thierwesen sind schon früher vorhanden. Diese allgemeine Auffassung der Aposcalppse scheint mir die richtige zu sein.

Dennoch bleiben, felbst bei richtiger Auffaffung des Ganzen, fehr viele Schwierigkeiten im Ginzelnen fteben und ber Ausleger ber Apocalppse ning darum überhanpt den Anspruch aufgeben, alle hier vorliegenden Räthsel lösen zu können. Das aber überhebt ihn freilich der Berpflichtung nicht, das exegetische Material gründlich zu kennen. Und zwar handelt es sich hiebei nicht bloß um die eigentlichen Commentare, fondern auch um andere auf dies Gebiet bezügliche Schriften. Der Ertrag folder Studien ift, wie ich aus Erfahrung weiß, allerbings oft gering genug, aber es ift schon Gewinn, wenn man bie Spreu von bem Waizen scheiden lernt. Meiner Erfahrung nach find die betreffenden allbekannten Leiftungen Sofmann's und Auberlen's die bedeutendsten auf diesem Gebiete und ich gestehe offen von diesen Schriftforschern das Meiste gelernt zu haben. Da fie aber in vielen wefentlichen Bunkten nicht übereinstimmen und ich mich keinem berfelben ganz habe anschließen können, so habe ich freilich hier und da auch eigene Wege gehen muffen. Das aber betone ich nicht; denn meiner Meinung nach ist es vor allen Dingen an der Zeit, daß die theologische Forschung anfange sich über die gewonnenen Resultate zu einigen, damit das etwa noch Fragliche beffer in's Auge gefaßt werbe. Wenn bisher fast jeder Ertlärungsberfuch fich die Aufgabe geftellt zu haben scheint, etwas durchaus Neues zu geben, so ist dadurch die Unzahl der Erklärungen nur vermehrt worden. Diesen Anspruch mache ich nicht; ich habe nur das, was mir in den bisherigen Forschungen als richtig erschien, zusammenstellen wollen. Daber bin ich meift thetisch verfahren; die beigefügten Bemerkungen bienen nur zur Erläuterung und machen auf die Vollständigkeit eines Commentares felbstwerftändlich keinen Anspruch.

Der Gesammtinhalt der Apocalypse zerfällt in drei sehr ungleiche Theile. Der erste enthält die Einleitung (c. 1—3), der zweite die eigentliche Weissagung der zukünstigen und letzten Dinge (c. 4, 1-22, 5) und der letzte den Epilog oder die Ausleitung des Buch's (c. 22, 6-21). Darüber ist im Allgemeinen die Auslegung einig.

# A. Ginleitender Abschnitt c. 1-3.

### 1. Titel und Zuschrift c. 1 v. 1-6.

Der Titel v. 1—3. Die Ueberschrift: Offenbarung 30-hannis ist bekanntlich nicht ursprünglich. Das Buch giebt sich vielemehr als eine Offenbarung (Enthüllung) Jesu Christi, die ihm der Bater gegeben, zu zeigen seinen Knechten was in der Kürze geschehen soll, und hat gesandt einen Engel, dieselbe kund zu thun seinem Knechte Johannes, welcher bezeugt hat das Wort Gottes und das Zeuguiß Iesu. Selig ist, wer da lieset, soviel er geschaut hat (voa sids, nämlich in diesen Offenbarungen) und welche die Worte der Weissaung hören und bewahren, denn die Zeit ist nahe.

In diefen Borten ift ansgefagt: der Urfprung des Buchs (Offenbarung Jefu Chrifti), der Empfanger der Offenbarung (30hannes, der Rnecht Chrifti), 3wed und Inhalt der Offenbarung (gu zeigen feinen Rnechten, mas in der Rurge gefchehn foll), und endlich die Bedeutung des Buchs (die in der Geligpreifung und in ber Sinweisung auf die Rurge der Zeit hervortritt). Den Relativsak v. 2 de suaprionos rov doyov r. 9. u. f. w. faffen wir nicht mit der Mehrzahl der neuern Ausleger als eine nabere Bestimmung des Inbaltes des vorliegenden Buche (mofur allerdings der als Apposition gefaßte Bufat ooa elde zu fprechen schein, meil lder in der Apocalppse nur vom prophetischen Schauen gebraucht wird), fondern als bezüglich auf die Berfon des Berfaffers, der damit auf fein fruberes Beugniß gurudweift. Den Inhalt der Apocalypse fonnen die Borte nicht bezeichnen; denn dagu lauten fie viel zu allgemein. Gine Beziehung oder auch nur Unspielung auf Joh. 1, 1 finde ich nicht und das όσα είδε in dem Ginne von Joh. 1, 14 und 1. 3ob. 1, 1 alfo von früherer Augenzeugenschaft zu verstehen - fcheint mir auch miglich. Sofmann bat vielmehr volltommen Recht, wenn er diefen Appofi= tionsfat fchleppend findet und daher vorschlägt, die Borte jum folgenden Cat (v. 3) ju gieben, mas ich auch gethan habe. Das giebt im Griechischen feine gang ungewöhnliche Bortstellung, wenngleich im Deutschen dieselbe nicht beibehalten werden fann. - Benn endlich Die Gegner der johanneischen Abfaffung der Apocalppse die gleichlau=

tenden Worte v. 9 auch von der Apocalppse verstehen und das did mit: "zum Behuf" erklären, so scheitert dies schon an dem did cum Acc., welches die Präposition des Grundes oder der Ursache ist. Iohannes ist also nach Patmos gesommen, nicht "zum Behuf" des dort zu empfangenden Worts u. s. w., sondern "in Folge" seines frühern Zeugnisses, was auch durch die altsirchliche Tradition von der Verbannung bestätigt wird. Sowohl v. 2 als v. 9 beziehen sich die Worte rov logov r. J. u. s. w. auf sein früheres Zeugnis.

Die Zuschrift und ber Gruß an die sieben Gemeinden in Asien 1, v. 4—6 — schließt sich unmittelbar an die Ueberschrift an. Johannes wünscht ihnen Gnade und Friede vom dreieinigen Gott und schließt daran eine auf Christum bezügliche kurze Doxologie.

Die Beise wie hier der dreieinige Gott bezeichnet wird ist eigenthümlich. Der da ist, war und fommt, ist eine erklärende Umsschreibung von Exod. 3, 14; Equoperos ist aber nicht in Ecousios zu verstachen. Die sieben Geister sind der eine heilige Geist (vgl. 4, 5 und 5, 6) der — da sieben die Zahl göttlicher Mannigsaltigkeit ist — in einer geschlossenen Zahl von Wirkungen sich in der Welt manifestirt. Bgl. Hosmann, Schristbeweiß I. S. 200 und auch Hengssenen z. d. St.: "Der heilige Geist kommt nicht nach seiner Transcendenz, sondern nach seiner Jumanenz im Verhältniß zur Welt in Betracht."

#### 2. Das Thema oder die Summe des Buchs c. 1, v. 7 u. 8.

Mit den Worten: "siehe er kommt auf (mit) den Wolken und ses werden ihn sehen alle Augen, auch die, welche ihn zerstochen haben und werden wehklagen über ihn alle Geschlechter der Erde. In, Amen — spricht Johannes die Summe des Buchs aus, dessen Zielpunkt die sichtbare Wiederkunft des Herrn ist. Das Kommen auf der Wolke ist der in der Schrift häufig gebrauchte Ausdruck für das Kommen des Herrn in Herrlichkeit Dan. 7, 13, Matth. 24, 30. Alls Vestätigung folgt ein Wort des Herrn: ich bin das A und D (Ausang und Ende) und der Herr und Gott nennt sich wieder den, der da ist, war und kommt. Gott ist der Urquell aller Dinge und ihr Ziel, sein Kommen ist auch zugleich das Ende. Bgl. 21, 6, wo sich der Herr zum Schluß der Geschichte, also am Ende seiner Wege, — wieder Ansang und Ende nennt.

### and dan mad 3. Die Eingangsviffon 1, 9-20.

Die Erzählung zerfällt in unterscheidliche Momente: Nachbem Johannes fich als Bruder und Mitgenoffen in ber Trübfal, bem Reich und der Geduld in Jesu bezeichnet, berichtet er, wie er wegen bes Wortes Gottes und des Zeugniffes Jesu nach Batmos gefommen und bort an einem Conntage in ben Zuftand vifionarer Efstase gerathen sei (Exerount et arevuari). Weiter habe er eine große, bem Ton einer Pofaune gleichende Stimme hinter fich gebort, bie ihm befohlen, bas was er febe, an bie 7 Gemeinden Ufiens zu schreiben (v. 9-11). - Sich nach ber Stimme umsehend, erblickt er fieben goldne Leuchter und inmitten berfelben ficht er Ginen, ber gleich ift einem Menschensohne, bekleibet mit einem langen, nieberwallenden Gewande, oben an der Bruft mit einem goldenen Gürtel gegürtet (v. 12 u. 13). - Darauf folgt bie Befchreibung bes Berrn: Haupt und Haar find lichtweiß, die Augen wie Feuerflammen, die Giffe gleichen in Fener geglühtem Erze, die Stimme ift wie die Stimme vieler Waffer, in der Rechten hat er 7 Sterne, aus seinem Munde geht ein Scharfes, zweischneibiges Schwert und fein Antlit glänzt wie die Sonne in ihrer Macht (v. 14-16).

Soweit die Beschreibung. Man darf in der Apocalppse nicht vergeffen, daß man es mit Vifionen zu thun bat. Der Berr erscheint daber in verschiedener Gestalt, je nach dem 3mede - den fein Erfcheinen hat. Um eine Chriftophanie, in dem Sinne, wie Baulus fie auf dem Bege nach Damastus erlebt, handelt es fich nicht (Act. 9). Dennoch aber hat die Erscheinung Bedeutung. Das feben mir ichon Daraus, daß die einzeinen Buge ber Beichreibung in den Gendichreiben bom Berrn felbit wieder hervorgehoben werden. Die finnbildliche Darftellung in einer Bifion richtet fich nach dem Charafter derfelben. Die jedesmalige verblumte Geftalt, wie Bengel fich ausdrückt, lagt erfennen, mas der herr offenbaren will. Fur die Auslegung aber gilt's hauptfächlich das Gesammtbild verfteben und nicht einzelne Buge preffen. Das Gein des Berrn inmitten der 7 Leuchter und Das Salten der 7 Sterne zeigt, nach der eigenen Erflarung des Berrn über dies μυστήριον (v. 20), daß die 7 Leuchter ein geschloffenes Bange bilden und in einem bestimmten Berhaltniffe gum verflarten Menschensohne fteben, aus deffen Sand Niemand die 7 Sterne reißen fann (Sob. 10, 28). Der Berr ift inmitten feiner Gemeinden und trägt ihre dyyskoi (v. 20) in feiner ftarfen Sand. Bas fonft die Gestalt anlangt, so giebt sie zunächst das Bild majestätischer Bürde und Ruhe. Das Gewand und die Art, wie es gegürtet ist, weist auf Priesterliches und Königliches zugleich. In der weitern Beschreisbung ist der Lichtglanz und die Macht vorherrschend, auch deuten die Augen auf richterliche Stellung. Doch darf der Begriff des Richters nicht einseitig urgirt und dadurch das Ganze versehrt werden. (Gegen Hengstenberg.)

An die Beschreibung der Gestalt schließt sich die Beschreibung des Eindrucks auf den Seher, der (überwältigt von demselben) wie todt zu den Füßen des Herrn sinkt. Der Herr legt seine Nechte auf sein Haupt und spricht tröstend: fürchte dich nicht, ich bin der Erste und Letzte und der Lebendige, ich war todt und siehe ich bin lebendig in Ewigkeit und habe die Schlüssel der Hölle und des Todes (v. 17. 18).

Als der Lebendige — denn das ist sein Wesen Leben zu haben in sich und zu geben, und als Ueberwinder des Todes giebt sich der Herr dem Jünger zu ersennen, der nichts fürchten soll. (Lebt Christus — was bin ich betrübt.) Bgl. Joh. 5, 26. 6, 57. 14, 19, Matth. 16, 18. 28, 18.

Hierauf folgt der wiederholte Besehl zu schreiben, was er gessehn hat und zwar das, was da ist und was nachher geschehen wird (v. 19).

Ein Zwiefaches ist's was Johannes schreiben soll; das, was da ist — heißt's zuerst. Mithin knüpft die Offenbarung an die Gegenswart an, aber auch die Erkenntniß der Gegenwart ist dem Johannes auf prophetischem Bege mitgetheilt. Beiter heißt's: was hernach geschehen wird — also das Zukünstige. Das perà ravra bildet einen Gegensatzu auf zu der das Gegensatzu delte einen Gegensatzu auf das dieser allein.

Damit aber Johannes verstehe, was er soeben gesehn, so giebt der Herr eine Erklärung des Geheimnisses von den 7 Sternen in seiner Rechten und von den 7 goldnen Leuchtern. Die 7 Sterne sind 7 Engel der 7 Gemeinden und die 7 Leuchter sind die 7 Gemeinden (v. 20).

Sier tritt nun die Zusammengehörigkeit der 7 Gemeinden, die in der göttlichen Siebenzahl ein Ganzes bilden, flar heraus. Was die Engel anlangt, so find es weder wirkliche Engel, als Schutgeister, noch der personisscirte Gemeingeist, als ideale Realität gedacht, (gegen de Bette und Düsterdieck) am wenigsten aber die 7 Geister Gottes, oder der heilige Geist, wie ganz neuerdings Brandt beshauptet. Daß die äyystoo hier Menschen sind, geht schon daraus hervor, daß sie auch getadelt und immer mit den Gemeinden zussammen beurtheilt werden. Sie sind aber auch nicht bloß ideale Botschafter in der Visson (gegen Ebrard) oder nur ideale Personen, die Borsteherschaft oder das Kirchenregiment überhaupt (gegen Hengsstenberg) sondern wirkliche Vorsteher der Gemeinden. So Vistringa, Bengel, Hosmann, Hahn, Thiersch, Rothe u. A. Der Name äyystoo, Boten, erklärt sich sauß Hagg. 2, 13. Masleach. 2, 7.

# 4. Die sieben Sendschreiben c. 3. u. . (Erste Gruppe der ganzen Gesichtsreihe.)

Wir schicken eine erläuternde Vordemerkung über das Versftändniß der Sendschreiben voraus. — Die sieben Sendschreiben sind directe Schreiben Christi an die 7 Gemeinden in Asien; denn Johannes schreibt nur, was der Herr ihm sagt. Obgleich schon mit denselben die Weissaung beginnt, so bilden sich doch zum Folgenden die Einleitung, welche freilich vom Ganzen nicht abzutrennen ist. Zunächst sind sie an die wirklichen Gemeinden gerichtet, charakterisiren deren geschichtlichewirklichen Justände, wie solche dem Herrn, der Herzen und Nieren prüft, offendar sind und bilden somit den zeitgeschichtlichen Anknüpfungspunkt für die Weissaung. Daß aber die 7 Gemeinden ein Ganzes bilden geht schon, wie wir bereits bemerkt, aus der Bedeutung der Siebenzahl und dem Verhältniß des Herrn zu den 7 Leuchtern und 7 Sternen hervor 1). Daß aber

<sup>1)</sup> Die Zusammengehörigkeit ber 7 Gemeinden geht serner aus der symmetrischen Anordnung der 7 Sendschreiben hervor. Sie bestehen alle 1) aus einem Besehl zu schreiben von Seiten des Herrn, der sich sedsemal mit besonderen Prädicaten bezeichnet. Diese sind meist den einzelnen Zügen der Eingangsvisson entlehnt und entsprechen dem Juhalte des Schreibens. An diese Titulatur schließt sich 2) die Anrede an den Engel der Gemeinde, der übrigens mit der Gemeinde zusammengesast wird. Sin Zeugniß des Herrn über das sittliche Berhalten der Gemeinde (rå kora) wird ausgesprochen und daran schließt sich eine Ankündigung dessen, was ersolgen wird, se nach den Zuständen der Gemeinde. Darauf solgt 3) der Schluß, bestehend in einer Verheißung an die Ueberwinder und einem Mahnruf zu hören, was der Geist den Gemeinden sagt. In der Titulatur kritt überall die Herrlichkeit des erhöhten Christus

ber Herrn gerade diese gewählt hat, da es doch jedenfalls noch andere Gemeinden gab, hat seinen Grund barin, daß Er in berselben Diejenige Mannigfaltigfeit von Zuständen erkannt hat, welche geeignet war jum Anknüpfungspunkt für bas zu bienen was er feiner in ber Beidenwelt befindlichen Gemeinde zu fagen hat. (Co auch Hofmann.) Co find benn bie 7 Cenbichreiben burch bie Mannigfaltigkeit ber in ihnen besprochenen Buftande geeignet einen Rirchen= spiegel für alle Zeiten abzugeben. Für eine zeitliche Aufeinanderfolge berfelben fpricht nichts in ihnen, vielmehr weift Alles auf Gleichzeitigkeit bin. Gie paffen alfo für jebe Zeit, bamit aber ift keineswegs gefagt, daß zu jeder Zeit das Gefammtbild ber Kirche alle hier darakterifirten Erscheinungsformen berfelben barbieten müffe. Db die Kirche der Lettzeit vor der Barusie diesem Bilde wieder gang entsprechen werbe, wie Sofmann (Beiffagung und Erf. II. 325) meint, barüber mage ich nichts zu bestimmen. Ebenfo liegt auf ber Sand, - daß sowohl in verschiedenen Rirchenzeiten, als Rirchenthumern fich Analoga finden werden, bald zu diefer, bald gu jener ber 7 Gemeinden, - barin liegt eben ber typischeprophetische Charafter biefer Genbschreiben! Nur verwechsele man ja nicht bie Anwendung mit der Auslegung oder Deutung.

Unserer Auffassung, die im Wesentlichen schon bei Bengel sich sindet, stehen zwei andere entgegen, die wir aber für irrthümlich halten müssen. Die eine hängt mit der kirchenhistorischen Deutung der Apocalypse zusammen und faßt die 7 Sendschreiben als 7 Kirchenzeiten oder Perioden der Kirchengeschichte, — oder als 7 verschiedene Kirchenthümer (Consessionskirchen). Das ist eine historissirende Allegorese, die dem Texte Gewalt anthut, ihn nach vorgesaßten Meinungen erklärt, — ja sogar die Etymologie der Namen zu exegetischen Spielereien benutzt. Je nach dem Standpunkte des Aussergetischen Spielereien benutzt. Je nach dem Standpunkte des Ausser

herbor; die Anrede ist direkt an den Engel gerichtet, die Berheißungen sind allgemein gehalten, gelten also allen Ueberwindern. Sie sind sämmtlich eschatologischen Inhalts, entweder dis zur  $\beta asiles (20,4-6)$  oder dis in's neue Jerusalem reichend. In den ersten 3 Sendschreiben geht der Mahnrus der Berheißung vorauf, in den 4 letzten solgt er ihr nach. Daraus geht eine Glieberung in 3 und 4 herdor, doch läßt sich aus dem Inhalt der sachliche Jusammenhang innerhald dieser Glieberung ohne tünstliche Willführ nicht nachweisen.

legers find natürlich - wenigstens vom 3. Sendschreiben an, die Deutungen biefer Urt fehr berschieden und biefe Berschiedenheit zeigt eben die Willführ des Berfahrens, besonders da Philadelphia immer für die Lieblingsconfession oder Secte des Auslegers beausprucht wird. Leider hat fich diefe Muslegung bis auf die neueste Zeit erhalten, da fie zu viel Reiz hat für theologische Parteifucht wie für eitle Gelbftbespiegelung. (Man vergleiche z. B. bie Erklärung bes 4., 5. und 6. Senbichreibens in Chrard's Commentar, ober Stier's Reben Jefu vom Himmel her.) Durch folche Auslegung wird aber ber Charafter der Brophetie alterirt, fie felbst zur Wahrsagerei herabgefest und babei bas Meifte zwischen ben Zeilen gelesen. Co muß 2. B. das todte Cardes durchaus die reine Lehre festhalten, obgleich ber Text beffen mit keiner Sylbe erwähnt. Was an folchen Deutungen Wahres ift, weil fich geschichtliche Analogieen allerdings finden, fam festgehalten werden auch ohne diese Deutung. - Der andere Abweg bilbet zu obigem ben extremften Gegenfatz. Die Cendschreiben follen nämlich gar feine prophetische, sondern nur zeitgeschichtliche Bedeutung haben; fie follen nur die geschichliche Ginleitung ber Offenbarung bilben - und in Bezug auf ihre Unwendbarkeit ben Briefen der Apostel gang gleich stehen. Hiebei wird willführlich die Einleitung vom Gangen getrennt und zugleich überfeben, daß bie Gendschreiben nicht Briefe bes Johannes, sondern des Berrn find. — Im Gegenfat zu beiben Auffaffungen fagen wir: Die Genbichreiben haben einen typisch=prophetischen Charafter, bilben ben zeitgeschicht= lichen Unfnüpfungspunft für die folgenden Weiffagungen, gelten aber zugleich ber Gemeinde bes Berrn in ber Beidemwelt bis gu feiner Barnfie. Jene befindet fich nämlich fcon in den Gendschreiben in der Entwickelungsphafe, die ihr bis in die Lettzeit verbleiben wird. Das Reich ift von Ifrael genommen und den Beiden übergeben; die Gottessaat ift auf den Acker der Welt geftreut, aber Satan hat auch feine Untrautfaat bereits bazwischen gefaet und beide follen machsen bis zur Ernte (Matth. 13). Die Kirche hat ben Rampf gegen die Welt zu bestehen nach außen und nach innen. Daher finden wir bereits in diesen Gemeinden die Reime und Anfänge berjenigen pfeudo= und antidriftlichen Entwickelungen, beren

reise Frucht ber weitere Verlauf der Weissaung zeigt. Sagte boch schon der große Heidenapostel zu seiner Zeit: zd protrholov the Troiben Troiben in Troiben in Troiben der Zeiten wächst Babylon schließlich heraus. Andererseits weisen aber auch schon die Verheißungen an die Ueberwinder auf die Vollendung des Geheimnisses Gottes und wir erfahren nicht bloß im Allgemeinen, daß der Herr sich sein Volk erhält, sondern auch welcher Art die Gemeinde sein soll, um durch die letzte Drangsal hindurchgerettet zu werden auf die Wiederkunft des Herrn (3, 10). So bilden diese im Lapidarstyl geschriebenen Briese Christi das Portal zum Worte der Weissaung und rusen mit heiligem Ernst dem Leser zu: "Ziehe Deine Schuhe aus, hier ist heiliges Land."

#### Das Genbichreiben an bie Bemeinde gu Ephefus 2, 1-7.

Der Berr bezeichnet sich als ben, welcher die 7 Sterne halt in seiner Rechten und wandelt zwischen ben 7 Leuchtern. Damit brudt er fein Berhältniß zu ben Gemeinden aus (v. 1). Das fittliche Berhalten (ra goya) der Gemeinde erkennt er an und besteht dieses positiv: in der Arbeit (26705), negativ: in der Gebuld (δπομονή). Erstere erweist fich barin, daß sie bie Bofen nicht tragen kann und die Lügenapostel erkannt hat, lettere im unermüdeten Leiden um Seines Namens willen (v. 2 u. 3). Der Herr hat aber gegen biefe Gemeinde, daß fie bie erfte Liebe verlaffen hat (v. 4). Der Eifer für die Wahrheit besteht nicht vor dem Berrn ohne Liebe. Wo es an Liebe zu Chrifto und den Brüdern fehlt, ba fehlt es an innerem Leben. Treffend bemerkt Bengstenberg mit Hinweisung auf Jerem. 2, 2, wie durch einseitige Concentration des driftlichen Lebens auf einen 3med, Die anderen Seiten beffelben leicht zurücktreten. In Ephefus begegnet uns also bie Entartung, welche man Orthodoxismus nennt. — An den Tadel schließt fich die Mahnung zur Buge und, falls biefe nicht erfolgt, die Drohung ben Leuchter der Gemeinde von der Stelle zu ftogen. Damit ift bas Aufhören ihres Berhältniffes zum herrn ausgedrückt. Nachdem noch rühmend erwähnt ift, daß die Gemeinde die Nicolaiten (eine gnoftisch-libertinistisch-ethnisirende Secte) haffe — folgt der Mahnruf

zu hören, was der Geift den Gemeinden sagt und die Verheißung an die Ueberwinder (v. 5—7). Die erste Verheißung hat die letzte Erfüllung — im neuen Jerusalem (vgl. 22, 2).

Wir bemerken noch: die Lügenapostel (v. 2) sind mit den Nicoslaiten (v. 6) nicht identisch. Erstere sind wahrscheinlich judaisirende Freihrer, worauf schon der Name "Apostel" weiset.

Das Senbichreiben an bie Gemeinbe zu Smhrna 2, 8-11.

Wenn sich der Herr den Ersten und Letzten, der todt war und lebendig geworden, nennt, so entspricht dies dem Inhalte des Schreibens, das ein Trostschreiben an die Leidenden im Neiche ist. Der Herr kennt die Drangsal und Armuth der Gemeinde, obgleich sie reich ist in Gott; — auch die Schmach, die ihr von den zur Satansschule gewordenen Juden angethan wird. Obgleich Satan seine Berfolgung noch fortsetzen werde, so solle die Gemeinde nicht verzagen im Leiden, denn die Drangsal werde kurz sein. Sei sie aber treu die in den Tod, so wolle der Herr ihr die Krone des Lebens geben. Hierauf solgt die Mahnung und die Verheißung an die Uederwinder. Dieselbe lautet zwar negativ (Unversehrtbleiben vom zweiten Tode) aber sie schließt das positive Heil in sich, da sie auf die Theilnahme an der Basilsa (20, 4—6) weist.

Unter den Juden sind wirkliche Juden zu verstehen, die bestanntlich die ersten Christenverfolgungen durch die Seiden veranlaßten. Anwenden läßt sich das allerdings auch auf Verfolgung der wahren Christen durch Pseudochristen; aber Anwendung ist etwas Anderes als Deutung.

Das Senbichreiben an bie Gemeinde zu Bergamus 2, 12-17.

Der Herr nennt sich als ben, der das scharse, zweischneidige Schwert hat, — womit auf das Kriegführen (v. 16) gewiesen ist. Die Gemeinde besindet sich äußerlich in gefährlicher Lage. Sie wohnt, wo Satans Stuhl ist, hat aber den Namen des Herrn festgehalten und den Glauben in der Verfolgung nicht verleugnet. Ihr Fehler aber besteht in Schwäche und Duldung gegen die, welche die Lehre Visteams halten, der dem Balak den Rath gab den Kindern Israels eine Falle zu legen und sie zum Huren und zum Essen der Gögen-

opfer zu versühren. In ähnlicher Weise (buolws) habe die Gemeinde Anhänger der Nicolaiten. (Das ist der eigentliche Name der Secte, während sie uneigentlich erst Bileamiten genannt werden, vgl. 4. Mos. 24, 2. Petri 2, 15, Jud. 16.) Hieran schließt sich die Busmahnung — und die Drohung an die Unbussertigen: der Herr werde sie bekriegen mit dem Schwerte seines Mundes. Darauf solgt der Mahnruf und die Verheisung für die Ueberwinder (v. 17).

Pettere ift etwas dunkel. Das Manna steht im Gegensatz zum gazer in v. 14 und ist vom Brote des Lebens (Joh. 6, 51) zu verstehen. Berborgen heißt es, wie es scheint, weil jetz unser Leben mit Christo verborgen ist in Gott, Col. 3, 3 (so auch Hengstenberg). Der weiße Stein scheint das Anrecht auf das Manna auszudrücken, und der neue Name, den nur die Kinder Gottes verstehen, weist auf das, was wir sein werden (1. Joh. 3, 1 u. 2). — Ueber den Satansstuhl sind die Ausleger verschiedener Meinung. Nur soviel aber wird gewiß bleiben, daß die Lage der Gemeinde eine von außen bedrohte und der Bersuchung ausgesetzte war. Antipas (v. 13) ist eine wirkliche Person, deren Leben und Tod weiter nicht befannt sind. Es liegt sein Grund vor, den Namen symbolisch zu deuten (gegen Hengstenberg).

Das Senbschreiben an die Gemeinde zu Thhatira 2, 18-29.

In Thyatira tritt uns der Gegensatz des pseudochristlichen Wessens gegen das wahre Christenthum schon schrosser entgegen. Das innere Verderben ist hier vorherrschend, da die Treuen nur doinot, sind (v. 24). Es sindet im Vergleich mit Pergamus eine Steigezung des Unwesens statt. Es handelt sich nämlich hier um wirkliche unter dem Scheine der Prophetie auftretende Irrsehre die zu praktischen Verirungen sührt, aber sich besonderer Tiesen rühmt (v. 24). — Schon in der Selbstdezeichnung des Herrn — als den Sohn Gottes, der Augen hat wie Feuerslammen und Füße gleich Erz — tritt die Macht und das Richteramt des Herrn hervor. Vor dem Sohne Gottes müssen die Feinde zu Schanden werden; er zertrümmert sie (v. 27 mit Beziehung auf Psalm 2); mit seinen Flammenaugen prüft er die Herzen und Nieren (v. 23) und sein Gang ist vernichtend. Zunächst beginnt auch hier der Herr mit Anerkenmung des sittlichen Verhaltens, des Glaubens, der Liebe, Dienstleis

ftung und Geduld und rühmt das Zunehmen der Werke (v. 19). Darauf aber folgt harter Tabel, bag ber Borfteber fein Weib Ifabel walten laffe. Diese hat sich für eine Prophetin ausgegeben und durch ihre Irrlehre die Knechte Gottes verführt zu huren und Götenopfer zu effen. Da Ifabel fich, trot ber gegebenen Buffrist, nicht von ber noovsla bekehrt, fo will der Berr fie auf's Siechbett und die Chebrecher in Trübsal werfen, ihre Kinder aber tobten. Die Gemeinden sollen an diefer Strafe ben erfennen, der die Bergen und Rieren prüft und einem Jeglichen geben wird nach seinen Werken. Den treugebliebenen Uebrigen, welche bie Satanstiefen nicht erfannt, verheift ber Berr, daß fie feine fremde Laft tragen werden. Gie follen nur halten, was fie haben, bis er kommt. Darauf folgt die Berheißung an die Ueberwinder. Der Berr verspricht ihnen Macht über die Beiben, Mitherrschen mit ihm und Sieg über die Feinde, (mit Sinweifung auf ben 2. Bfalm). Er will ihnen ferner ben Morgenftern geben, b. h. fich felbft; benn er ift ber Stern aus Jatob und nennt fich ben Morgenftern (22, 16). Wo aber biefer Stern ift, - ba ift Glanz und Herrlichkeit (Bengel). Den Schluß bilbet ber Mahnruf.

In der Erflarung Des 4. Gendichreibens differiren die Ausleger febr. Bir faffen das Beib Ifabel nicht als Collectivbegriff, als Secte oder Richtung, fondern megen des gevalza oov, - mas die beglaubigte Lesart ift, als mirfliche Berfon und gwar als Beib des Borftebers (fo auch Bengel, Sofmann, Sahn u. A.). Rur der Rame ift symbolisch von Ababs Beib übertragen - von deren Surereien und Zaubereien 2. Reg. 9, 22 die Rede ift. Da es aber allerdings unmahricheinlich ift, daß der Berr den Borfteber fo gelobt hatte, - ware fein Beib im eigentlichen Ginne eine Sure gewesen, (wie Bengel allerdings erflart) - fo verfteben wir πορνευσα, v. 20, dop= pelfinnig vom Abfall von Gott und von unreinem Bandel als Folge reffelben, - die nogvela v. 21 aber nur geiftlich. Die porgebortes und rénva find ihre Gefährten und die Anhanger der Errlehre, alfo die Rinder Diefes Abfalls. Diefe Erflärung, Die fich im Befentlichen auch bei Bengstenberg und Auberlen (Dan. und Offb. 3oh. G. 319) findet, icheint uns durch den Bufammenhang und den biblifchen Sprache gebrauch gerechtfertigt. Ift Ifabel eine mirfliche Berfon - fo fann alles Uebrige in der Drohung eigentlich gefaßt werden. Macht man fie zu einer Secte oder Richtung - fo muß alles bildlich genommen

werden — und es giebt keinen klaren Sinn. Die Schwäche des Borsstehers bestand also darin, daß er das Treiben seines Beibes nicht durchschaute. Daß dieses ein verborgenes war, darauf weisen auch die Borte des Herrn v. 23, denn bei offenbarem Chebruch liegt ja die Sünde zu Tage. — Die alte Deutung der Jsabel auf das Papstthum und Thyatira's auf die römische Kirche hat ebensoviel relative Bahrheit, als die Deutung Babylons auf das papstische Rom. Nur muß man nicht die volle Erfüllung der Beissaung darin sehen. Benn man aber die Jsabelswirthschaft nur in Kom sucht, und dabei die nogossa im Treiben des Kationalismus und des Unglaubens überhaupt übersieht, so ist das pharisaisch.

Das Senbichreiben an die Gemeinde zu Sarbes 3, 1-6.

Diese Gemeinde ift eine der traurigsten; sie ist das Bild bes Schein= ober Ramen-Chriftenthums. Darum bezeichnet fich ber Berr als ben, welcher hat die 7 Geifter Gottes (d. h. ben heiligen Geift in feiner Bezogenheit auf die Welt 1, 4. 4, 5. 5, 6) und die 7 Sterne - und erinnert baran, daß nur Leben ift, wo ber Geift Gottes ift. Sardes nämlich hat mur den Namen, daß es lebt, ift aber todt, b. h. ohne ben Beift Gottes. Es ift dem geiftlichen Tode verfallen, also ohne Lebendigkeit des Glaubens und der Liebe. Den Namen aber hat'es, weil es fich eine chriftliche Gemeinde nennt. Darum mahnt ber Herr zum Erwachen aus bem Todtenschlaf, bamit bas, was schon im Begriff ift zu fterben, geftärkt werbe; benn die Werke, - bas Verhalten der Gemeinde - find nicht völlig vor Gott. Hierauf folgt eine Mahnung fich beffen zu erinnern, von welcher Art das war, was man empfangen hat und was zu bewahren ift. Es broht ber Berr über die Gemeinde zu kommen wie ein Dieb, ohne daß fie's weiß. Es find nur wenige Namen in Sarbes, die ihre Rleider nicht befleckt haben (burch unreinen Wandel). Diefe werden mit dem Berrn in weißen Rleidern wandeln, weil fie beffen werth find. Die Berheißung an die Ueberwinder hat drei Momente: Bekleidet werden mit den weißen Kleidern (ber Gerechtigkeit Chrifti), Nichtausftreichen bes Namens aus bem Buche bes bes Lebens, (alfo die Gewißheit ber ewigen Geligkeit) und Befenntniß bes Berrn zu ihnen vor feinem Bater (Matth. 10, 32.). Dieran schließt fich ber Mahnruf. and admining sid god

In Sardes ist vom Christenthume nur der Name übrig, sonst aber ist Alles gestorben und in unreinen Bandel versunken. Daß ein ganz totter Orthodozismus es auch so weit bringen fann, ist gewiß. Hier aber haben wir einen Grad der Erstorbenheit, in welchem selbst die sonstigen Fehler des Orthodozismus, als z. B. einseitiges Betonen der reinen Lehre, nicht mehr vorkommen. Darum ist in Sardes nicht diese Entartung gezeichnet, — sondern das Scheinchrisstenthum in höchster Potenz.

Das Senbichreiben an bie Gemeinde gu Philabelphia 3, 7-13.

Diefe Gemeinde bietet bas erfreulichste Bilb bar. Darum bezeichnet der Herr sie als die, welche er lieb hat (v. 9) und verheißt ihr Erhaltung und Bewahrung in ber Zeit ber großen Berfuchung (v. 10). Wir haben hier die rechte Ausprägung des neutestamentlichen Ifrael Gottes (Gal. 6, 16) vor uns. Das innige Liebesverhältniß des Herrn tritt schon in den Prädicaten, die sich ber Berr beilegt und die nicht der Gingangsvision entnommen find, hervor. Er nennt sich hier mit den umfaffendsten messianischen Namen: den Beiligen und Wahrhaftigen; den, welcher hat die Schlüffel David, ber aufschließt und zuschließt wie Er will, - alfo ben Zugang zum Saufe und Reiche Gottes vermittelt, oder verwehrt (v. 7). Er ift der wahre Davidssohn und theokratische König und die Schlüffel David's find, mit Anlehnung an Jefaia 22, 22, die Schlüffel des Himmelreich's (Matth. 16, 18. 28, 18.) Niemand fommt zum Bater benn durch ihn. Darum hat er allein anch nur Macht und Recht, folche Berheißungen zu geben wie v. 12; benn in allen Phasen bes Reiches Gottes ift Er ber König, ber ben Eingang zu bemfelben vermittelt. Comit erklärt fich ichon durch den Zusammenhang mit v. 7 die offene Thur in v. 8. Der Berr beginnt v. 8 mit ber Unerkennung des sittlichen Berhaltens der Gemeinde. Che er aber diefes genauer charafterifirt, spricht er in einem Zwischensatz die baffelbe bewirkende Urfache aus und fagt: siehe ich habe Dir eine offene Thur gegeben. Diefe ift ber Eingang in bas Reich Gottes. Der Gemeinde kann Niemand benfelben verschließen, sie gehört zum Saufe Gottes. Somit ruhen also ihre Zoya auf der empfangenen Gnade. Weiter bezeichnet nun ber Berr biefe Zoya. Gie bestehen 1) darin, bag die Gemeinde hat eine kleine Rraft - womit gefagt ift, daß

fie geiftlich arm ift (Matth. 5, 3) und zu bem armen geringen Bolf gehört (Zephanja 3, 12) in beffen Schwäche ber Herr mächtig ift und 2) daß sie sein Wort bewahrt und seinen Ramen nicht verlängnet hat - alfo tren erfunden ift. Dies Wort nennt ber Berr v. 9 fein Gebuldswort (nov bezieht fich auf doyov t. Snopovis - nicht auf ben Genitiv allein) weil es Geduld fordert und giebt. Auf Geduld und Glauben ber Heiligen (13, 10) aber kommt es besonders an. - Dieser zwiefachen Darstellung ber geya entspricht eine doppelte Berheifzung. Trot ber fleinen Rraft ber Bemeinde follen die ihr feindseligen Juden ihr Huldigung darbringen und anerkennen, daß Er sie geliebt hat (v. 9). Und weil die Gemeinde bewahrt hat fein Wort, fo will Er fie bewahren bor ber Stunde ber Berfuchung, die itber ben Erdfreis tommt feine Bewohner zu versuchen (v. 10). Diefer Bewahrung zufolge foll ber πειρασμός, welcher identisch ist mit der θλίψις μεγάλη Matth. 24,21 ihr nicht ichaben, sondern fie foll erhalten bleiben bis zu feiner Bieberkunft. Es ift also biefer Gemeinde aus ben Seiden daffelbe zugefagt, was wir fpater c. 7 in Betreff ber Berfammlung ber 144,000 aus Ifrael lefen. Mithin ift auch flar, bag bier ber zeitgeschichtliche Boben verlaffen und ber eschatologische betreten ift. Co lang aber foll die Gemeinde halten, was fie hat, daß ihr Niemand die Krone nehme (v. 11). Sie hat aber nur dadurch, daß Er ihr die offene Thur gegeben in sein Saus - und daß sie bewahrt und hält fein Gebuldswort in der fleinen Rraft. Sieran schließen fich die umfaffenoften, bis an's Ende reichenden Berheißungen für die Ueber: winder. Gie follen Säulen feines Saufes fein und darin bleiben. Und auf sie will er schreiben, als (Zeichen ber Zugehörigkeit) ben Namen Gottes, der Gottesftadt, oder bes neuen Jerufalem und feinen neuen Ramen. Denn Er ift ber Anfang einer zaur xtloig and und ift Jemand in Chrifto, so ift er eine neue Creatur. Hieran schließt sich der Mahnruf.

In Beziehung auf die offene Thur weichen wir von der in neuerer Zeit gewöhnlichen Erklärung ab, als sei darunter, auf Grund des von Paulus gedrauchten Bildes (2. Kor. 2, 12. 1. Kor. 16, 9. Col. 4, 3), die ungehinderte Missionsthätigkeit der Gemeinde verstanden.

Diefe Auffaffung muffen wir geradezu fur falfch erflaren. Erftens ift fie gegen den Busammenhang mit v. 7 und tritt ein neuer Gedante fremdartig gwifden v. 7 u. 8. Godann aber ift im gangen Gendichreiben von Miffionsthätigfeit gar feine Rede. (v. 9 beziehen allerdings auch wir auf die dereinstige Befehrung Ifraels, aber auch diefe erscheint bier als Werf des Berrn, - obgleich durch das Berhalten der Bemeinde vermittelt; von Beidenmiffion aber wird hier nichts gefagt. v. 9 ift übrigens auch deshalb merfwurdig, weil bier der modernen Ifraelolatrie gegenüber, welche die Beidenfirche verschwinden und das bes fehrte Frael an Die Stelle berfelben treten lagt, es geradegu beißt, daß Sfrael diefe Gemeinde, als vom Berrn geliebt, anerfennen muß.) Endlich bezeichnet das Bild einer offenen Thur, wo es in der Schrift vorfommt, nicht immer benfelben Gedanten (vgl. 3. B. Apoc. 4, 1), fondern ift aus dem jedesmaligen Busammenhange gu erflaren, der bier entschieden nicht auf Diffionsthätigfeit binweift. Bengel will beide Begiehungen vereinigen und erflart: Eingang in die Freude und ungehinderten Fortgang im Guten. Das lettere aber versteht fich von felbft, fo Jemand Eingang bat in's Reich Gottes. Rur ift bier nicht davon die Rede. - Die gewöhnliche Erflarung der offenen Thur von der Diffionsthätigfeit ift übrigens durch die firchenbis ftorifche Deutung des Gendichreibens entstanden und erft in neuerer Beit allgemein geworden. Da die Brudergemeinde fich fur Phila-Delphia hielt, Miffion trieb und von ihrer fleinen Rraft viel Aufhebens machte, fo trug fie diese Deutung vor. Da aber jest jede protestantische Rirche Mission treibt, jo haben die Ausleger, welche ihre Confession fur Philadelphia halten, diese Erflarung gern aufgenommen. Die Miffion überhaupt und auch die der Brudergemeinde foll in Ehren bleiben ; aber man foll in Gottes Bort nichts einlegen und es nicht brauchen, um in eitler Gelbftgefälligfeit fich darin gu fpiegeln. Unfer Berftandniß in Betreff der offenen Thur ift übrigens febr alt. Schon die griechischen Bater erflaren die offene Thur mit είσοδὸς είς ἀπολάνσιν. (Go Arethas.) Das Senbschreiben an die Gemeinde zu Laodicaa 3, 14-22.

Die Bradicate, die der Herr fich hier beilegt, find wie auch in bem vorigen Senbichreiben nicht aus ber Gingangsvifion genommen, fondern felbstständig. Er nennt sich Umen; denn er ift felbst die Bestätigung seines Worts und in ihm find alle Berheißungen Ja und Amen 1. Ror. 1, 20; - ferner: ben treuen, wahrhaftigen Bengen, beffen Zeugniß in Drohung und Berheißung mahr fei; und endlich: Anfang ber Gottes - Schöpfung. Der lette Ausbruck ift schwierig. Die gewöhnliche Erklärung: Urquell alles Daseins oder Princip ber Schöpfung - paßt nicht in den Inhalt bes Schreibens. Daher am beften mit hofmann (Schrftb. I. S. 153 erfte Aufl.): Anfang ber neuen Schöpfung ober neuen Creatur; benn als solcher hat er auch Macht seine Berheifzungen zu erfüllen. — In diefer Gemeinde ift nichts anzuerkennen. Ihr Berhalten (ra fora) ift ein laues: fie ift weder kalt noch warm. Das aber ift schlim.mer als Rälte. Es ist hier bas Allerweltschriftenthum und ber Zweiherrendienst gemeint, da das Berg getheilt ift zwischen Gott und Welt, ba man mit Anftand Chrift fein will, - aber vor Entschiedenheit fich fürchtet. Gold' laues Wefen erregt dem Berrn Efel und Er will barum die Gemeinde ausspeien aus feinem Munde. Dies Wefen ift aber zugleich Gelbstbetrug. Die Gemeinde hält sich für reich und hat sich selbst bereichert, wähnt nichts zu bedürfen und weiß nicht, daß fie ift elend, jämmerlich, arm, blind, bloß. Damit biefer Urmuth abgeholfen und die Gemeinde mahrhaft reich werde, giebt ihr ber Berr ben Rath, von ihm gu taufen (Jefaia 55, 1) in Feuer geläutertes Geld, b. h. Glauben (1. Betr. 1, 7), ferner weiße Rleider, bie Gundenbloge gu beden, b. h. ben Wandel in der Gerechtigkeit Christi, ober in der rechten Liebe, und endlich Augenfalbe, um sehend zu werden, b. h. Erkenntnig bes eigenen Zustandes burch ben beiligen Geift. Weiter zeigt ber Berr, daß er auch strafend liebt und mahnt zur Buge. Er will aber auch durch Gnade gewinnen. Darum fteht er vor der Thur und klopft an, und wer ihm öffnet, zu bem will er eingehen und bas Mahl halten und zwar Er mit den Deffnenden und fie mit ihm. Damit ift bie innigfte Lebensgemeinschaft ausgedrückt. Er giebt fich Selbst, sein Fleisch und Blut (30h. 6, 51) und nimmt, was Seine Gnabe gewirft hat. Speciell vom Caframent ift hier nicht die Rede, sondern bas Mahl und Genieffen gilt in dem Ginne von Joh. 6 (vgl. auch Cant. cant. 5, 2). Es liegt fein Grund vor dieses Anklopfen nur eschatologisch zu fassen. — Hieran schließt fich die Berheißung für die Ueberwinder, benen mit flarfter Sinweisung auf die Baoidela (20, 4-6) das Sigen mit Christo auf

d. tomprin joriya Ruy

dem Thron, also das Mitregieren und zwar in Folge seines Sieges und seiner Erhöhung verheißen wird. Christus, als Ansfang der neuen Schöpfung, führt auch zum Ziel. Darauf solgt der Mahnruf.

Neben der Gemeinde zu Sardes bietet die Gemeinde zu Laosdicka das traurigste Bild. Jener sehlt es ganz an Leben, das Chrisstenthum ist ihr ein todter Schap. Diese hat ein falsches Leben — und ist arm bei scheinbarem Reichthum. Nicht von Heuchelei ist die Rede, sondern von der eitelsten Selbstäuschung. Aber diese Lauheit ist die Brücke zur Apostasie; denn wo die Liebe erkaltet, da folgt bald der Haß gegen Christum und sein Reich.

B. Die Offenbarung der letten Dinge, ober der Saupttheil der Apocalppse c. 4, 1—22, 5.

Diese Offenbarung geschieht in einer Reihe von Bissonen, die ohne Unterbrechung sich dem Johannes darstellen. Daraus folgt aber noch keineswegs, daß ihr Inhalt, oder die Begebnisse, welche sie darstellen, der Zeitfolge nach, als fortlausend anzusehen sind. Biebenehr zerfallen die Bissonen in selbstständige Reihen oder Eyclen, deren jeder den Berlauf der Dinge bis au's Ende führt. Zu einzander verhalten sie sich gewissermaßen ergänzend; der spätere Cyclus exponirt den früheren. Alle aber führen zur Parusie des Herrn, obgleich diese erst zuletzt beschrieben wird.

I. Erster Cyclus. Das Gesicht von den sieben Siegeln c. 4, 1—8, 1. (Zweite Gruppe des Ganzen.)

# 1. Borbereitungen c. 4 u. 5.

a) Johannes wird an den Thron Gottes — in die himmlische Rathsberfammlung versetzt c. 4.

Die Vision setzt sich unmittelbar fort und ist keine Unterbrechung anzunehmen. Johannes sieht eine offene Thür im Hinmel und die aus 1, 10 bekannte Stimme heißt ihn hinaussteigen und will ihm zeigen, was hernach (in Zukunst) geschehen soll. Sofort ist er im Geiste da, wo ein Thron stand und auf demselben ein Sizender,

beffen Gestalt er nicht beschreiben kann. Gie macht aber burch ihre Berrlichkeit ben Gindruck bes foftlichften Ebelgefteins und um ben Thron ift ein smaragbener Regenbogen. Er fieht Gott in feiner Schöpferherrlichkeit. Die Büge biefer Beschreibung find nicht gu beuten; fie drücken nur Glang und Herrlichkeit aus. Rings um ben Thron find 24 Throne, und auf diesen sitzen 24 Aelteste in weißen Rleidern (was auf Beiligkeit und Reinheit weift) mit goldnen Reifen auf ben Säuptern. Es ift eine Berfammlung bes göttlichen Rathes; diese Aeltesten sind Engel (Dan. 7, 9). Bon dem Throne Gottes geht das regfte und intensivste Leben aus, nämlich alle Macht= wirkungen Gottes im Reiche der Natur und des Geiftes, der hier in feiner Bezogenheit auf die Welt, als 7 brennende Faceln bargeftellt wird. Bor bem Throne eine kryftallartige Fläche und auf ber mittleren Sohe bes Thron's (er ubow, fo richtig Bengel und Hofmann; nicht aber in dem Throne, oder unter dem Thron;) ftehen ringsum die Thronwesen ober Lebenden, die Cherubim, strogend von Augen hinten und vorn - gleichend einem Lowen, Rinde, Menschen und Abler. Sie haben 6 Flügel und geben ohne Unterbrechung dem dreimal beiligen Gott die Ehre. Daffelbe gefchieht von den Aeltesten, die ihn ebenfalls anbeten und preisen.

Die Thronwesen und das frystallene Meer erinnern an Eg. 1, 22, nur daß dort alles in Bewegung ift und die Flache mit dem Throne getragen wird von den Lebenden, hier aber Alles in majeftatischer Rube fich befindet, und die Zwa den Thron umgeben. Gie vermitteln die Beltgegenwart Gottes; fein Thron ift umgeben von den bochften Geftaltungen freaturlichen Lebens. Somit find auch die Zwa reale Befen - gehören, wie die Melteften, ju den höheren Ordnungen Der Geifter, von denen Paulus redet Col. 1, 16 und find nicht bloge Rrafte Gottes (vgl. über die Cherubim, Rury, Bibel und Aftronomie Bugabe IV. und Rachtrag Rr. 5). Indem wir hiermit die perfonliche Realität der Thronwefen behaupten, fagen wir feineswegs, daß fie fo aussehen, wie die Bifion fie beschreibt. Die Bifion foll nur das Ueberfinnliche verfinnbildlichen; diefes ftellt fich demnach fo dar, wie es dem Charafter der Bifion entspricht. Bas die πρεσβύτεροι anlangt, fo faßt die Dehrgahl ber Ausleger fie als verflarte Menichen und zwar als Bertreter der Rirche, gewöhnlich als die 12 Apoftel und 12 Patriarchen. 3ch halte diese Unficht fur unhaltbar und habe

mich Sofmann und Sahn angeschloffen, die fie fur Engel baiten. Eine ausführliche Auseinandersetzung darüber gebort nicht bierber (vgl. Sofmann's Schriftbeweis I. S. 321 ff. u. Sabn: bibl. Theologie S. 278). Das Sauptargument ber gegnerifden Meinung grundet fich auf eine falsche Lesart 5, 9, wo das huag ein Gloffem ift und das scheinbar fehlende Object in dem partitiv gebrauchten & liegt. Das huag fehlt bei Tischendorf und Lachmann. Uebrigens auch abgesehen davon und rein sachlich ift's nicht möglich an Menschen zu Denfen. Johannes fieht nicht etwas Bufunftiges, fondern etwas Begenwärtiges: Menschen alfo fonnen's nicht fein, da die Auferstehung und Berflärung noch nicht eingetreten ift. Die Aelteften find alfo der Engelrath Gottes und richtig verweift Sofmann auf Jef. 43, 28 und 1. Chron. 24, 5 an welche Stellen Diefer Rath erinnert. Die dritte Unficht, daß die Aelteften nicht Berfonen, fondern nur Bertreter Der Rirche in der Idee find, ift gang grundlos; denn find die Coa und die Engelichaar 5, 11 wirklich, fo finds auch die Aelteften.

# b) Das Buch mit ben 7 Siegeln und das Lamm c. 5.

Die Bision erweitert sich; benn die Gegenstände fallen erst allmälig in den Sehfreis des Johannes. Er fieht jedesmal nur so viel, als er sehen soll. Da er nun die überweltliche Berrlichkeit des Thronenden, der umgeben ift von seinem Engelrathe, geschaut, fo läft fich, wie Sofmann richtig fagt, ein Wert bes Rathes erwarten. Und es vollzieht fich eine Sandlung vor den Augen des Sehers (v. 1-7) beren Bedeutung burch ben breifachen Lobgefang (v. 8-14) noch beutlicher wird. Auf ber rechten Sand bes Thronenden sieht Johannes ein auswendig und inwendig beschriebenes Buch mit 7 Siegeln. Auf die Frage eines mit lauter Stimme rufenden ftarken Engels, wer würdig fei, bas Buch zu öffnen und feine Siegel zu löfen, findet fich Niemand von gefchaffenen Wefen, der es vermag. Johannes weint darüber, wird aber getröftet durch einen der Aeltesten, der ihn hinweist auf den Löwen aus dem Stamme Juda, die Wurzel David, welcher gefiegt hat und ift der Eröffner des Buch's (& avolywr ist die richtige Lesart). Alsbald fieht er auf der mittleren Sohe des Thrones, mitten unter dem Engelrath, ein Lamm fteben, wie geschlachtet (b. h. lebend - aber bem man die Merkmale seines Todes ansieht). Es hat 7 Sorner und

7 Augen, welche find die 7 Geifter Gottes gesandt in alle Lande, das geht hin und nimmt das Buch aus der Hand des Thronenden.

Db das Buch eine Rolle, oder beffer ein Blatt (hofm.) acwefen, fagt der Text nicht; offen liegt es erft da, als alle Giegel gelöft find. Bas aber ift fein Inhalt? Bunachft ift foviel flar, daß es fich um ein Geheimniß Gottes handelt und daß nur Chriftus, das geschlachtet gewesene Lamm, auf Grund seines Sieges über Gunde und Tod das Buch öffnet. Das Lamm ift der Lome aus Juda's Stamm und weil er fich erniedrigt bis jum Tode, bat Gott ihn erhöht Phil. 2, 9. Jef. 53, 11 u. 12. Darum ftebt das Lamm. theilnehmend an der gottlichen Beltregierung da, um den göttlichen Beilerathichluß bis an's Ende zu führen. Die 7 Borner und 7 Augen weisen auf den Bollbefit der Macht und Erfenntnig Col. 2, 9; lettere aber find zugleich die 7 Beifter Gottes, ausgehend in alle Lande, um fie zu erleuchten. Es find diefelben, melde (4, 5) als 7 Faceln vor dem Thron bezeichnet find; denn der beilige Geift ift der Beift des Baters und des Sohnes. Aber mit der allgemeinen Bestimmung, daß es fich um Bollziehung des Rathichluges Gottes handele, ift die Frage nach dem Inhalte des Buch's noch nicht bes antwortet. Gine große Babl der Ausleger fagt: der Inhalt des Buch's ift auch der Inhalt der Apocalppfe; das Schickfalsbuch enthalt die Bufunft. Siebei indeffen wird jene Gintheilung der Apocalppfe vorausgesett, welcher zufolge die Posaunen in das 7. Siegel und das Folgende in die 7. Posaune u. f. m. eingeschoben wird. Bir aber schließen den Cyclus mit 8, 1 ab, und muffen darum diefe Unficht über den Inhalt des Buches verwerfen. Es ift aber der= felbe auch nicht das, mas nach jeder Siegelöffnung geschieht, - nicht Das Bericht über Die Feinde der Rirche (Bengftenberg, der mohl richtig abtheilt, aber die Siegel falfch erflart). Bei beiden Unnahmen versteht man meder das große Bewicht, das auf die Deffnung der Siegel gelegt wird, noch die Betrübnig des Johannes. - Der Inhalt des rathfelhaften Buches ift vielmehr das Ende ichlechthin, das Beheimniß des ewigen Lebens, das jenfeit aller Geschichte liegt, die Fulle der Freuden, die Gott den Seinigen zugedacht hat (Bf. 16, 11). Dafür fpricht die 6. Siegelöffnung. Denn wenn Johannes dort icon das lette Bericht ichaut, mas anders fann noch hinter demfelben liegen, als die selige Emigfeit, welche Chriftus durch Losung der Siegel berbeiführt? Bir haben uns bier gang hofmann angeschloffen. Run verfteben wir auch die Betrübnig des Johannes. Er weint nicht aus momentaner Glaubensschwäche über die Dunfelbeit der Bufunft (gegen

Sengstenberg), nicht weil er gern die Zukunft ersahren hätte (gegen de Wette), nicht aus getäuschter Erwartung (gegen Ebrard), sondern weil die Seilsvollendung unausgeführt geblieben wäre, wären die Siegel nicht gelöst worden. Die Thränen des Johannes gehören ja ebenso zur Bisson als das Buch. Sie drücken den Schmerz der ganzen Welt aus, der bleiben müßte, wenn Christus das Heilswerk nicht vollendete durch seine herrliche Zukunft. Die heilsame Gnade ist erschienen, aber wir warten auch auf die selige Hoffnung der Offenbarung der Herrlicheit. Das "es ist vollbracht" am Kreuze ist der Grund unserer Hoffnung auf das dereinstige: es ist geschehn 16, 17. 21, 5. Das geschlachtete Lamm ist der Avolywo des verssiegelten Buches und führt Alles zum Ende der Wege Gottes.

Die Bedeutung davon, daß das Lamm das Buch nimmt, wird flar aus dem dreifachen Lobgesange der Thronwesen und Aeltesten (v. 8—10), welche letztere die Gebete der Heiligen darbringen und in neuem Liede das Lamm preisen, weil es würdig ist das Buch zu öffnen auf Grund seines Kreuzestodes, durch welchen es sich ein Bolk mit seinem Blut erkauft hat u. s. w. (Da v. 9 das huās unächt ist, so fällt der Hauptgrund weg, die Aeltesten für verklärte Menschen zu halten. Daß aber Engel die Gebete darbringen sahen wir auch 8, 3, ohne daß sie deshalb Mittler sind.) Hieran schließt sich der Lobgesang der Engel der schon allgemeiner gehalten ist und 7-saches Lob darbringt (v. 11 u. 12) und endlich den Lobgesang der ganzen Creatur (13 u. 14). Als aber dieser erschallt, da sprechen die Thron-wesen Amen und die Aeltesten fallen nieder und beten an.

Schon aus dem Obigen ift flar, daß mit dem, was nach jeder Siegelöffnung geschieht, nicht ein Stück von dem Inhalte des Buches offenbar wird. Es müffen ja die geschilderten Begedniffe erst alle geschehen sein, bevor das Ende kommen kann. Jene sind gleichsam Hemmnisse, die erst überstiegen werden müssen. Da aber das Ende durch Christi Wiederkunft bedingt ist, so geben die Begednisse der Siegelöffnungen in den allgemeinsten Umrissen den Gerichtsgang Gottes durch die Weltgeschichte. Sie gehören indessen im weitern Sinne auch zu dem Kommen des Herrn; denn sie bereiten dasselbe vor. Johannes schaut, wie Hosmann tressend sagt: "durch welchen von Christo bestimmten Verlauf der Dinge die endliche Verwirfslichung dessen herbeisommt, was Gott den Seinen zudenkt." (Bgl. Schriftbeweis II, 2. S. 630.)

## 2. Die feche erften Siegelöffnungen c. 6.

Die bier ersten Siegel 6, 1—8.

Die Zusammengehörigfeit ber 4 ersten Giegel ift, abgefeben von der Gleichartigkeit der symbolischen Darftellung (4 Reiter auf verschiedenfarbigen Roffen), besonders hervorgehoben durch den Ruf der Thronwesen "komm" (das zai ide ist Glossem). Der Ruf gilt nicht bem Geher, fonbern ber Erscheinung. Es ift ein Ruf Gottes von Seiten feiner Weltregierung, baber burch die Cherubim vermittelt. Das eggov aber ift zugleich eine indirecte Hinweisung auf das Kommen Christi, um welches die Braut betet (22, 17); benn diefes wird durch jene Begebniffe herbeigeführt. Johannes fieht 4 Reiter ausgehen und die Welt durchziehen. Der erfte hat ein weißes Roß (was auf Triumphzüge hinweift), einen Bogen (ein weit und sicher treffendes Geschoß) und von vornherein einen Siegerkrang. Er zieht aus fiegend und bamit er fiege. Diefem Sie= gesherzog folgen die drei andern. Der zweite auf dem rothen Roß (Farbe des Brandes und Blutes) foll den Frieden nehmen von der Erbe und hat ein großes Schwert. Der britte auf bem ichwarzen Roß (Farbe ber Trauer) hat eine Wage und Johannes erfährt, daß ber Preis eines Choinix Weigen, oder bon 3 Choinig Gerfte, ben Tagelohn eines Arbeiters beträgt; boch werben Del und Wein noch verschont. Der vierte auf dem fahlen, blaffen Roß heißt Tod. Das Schattenreich ift fein Gefolge und er hat Macht zu todten ein Biertheil der Erde durch Schwert, Hunger, Bestileng und wilbe Thiere.

Der erste Reiter ist das sieghafte, weltüberwindende Wort Gottes, das allen Bössern soll geprediget werden (Matth. 24, 14). Der zweite der Krieg, der dritte die Theuerung, der vierte die Pestilenz. Die beiden letzten Gerichte sind gewöhnlich Folgen des Kriegs, doch wers den sie beide als partiell und begränzt, nicht als absolut dargestellt. Die drei letzten Reiter entsprechen wieder der Beissagung Christi Matth. 24, 6–8: πάντα δε ταῦτα άρχη ωδίνων. — So werden also "der Sieg des Bortes Gottes einerseits und Krieg, Theuerung und Seuche andererseits dazu dienen, die Belt ihrem Ende und den Gnadenrath Gottes seiner schließlichen Entwickelung entgegen zu sühren (Hosmann, Schstb. II, 2. S. 483). Die Deutung des ersten Reiters auf Christum selbst, wobei man sich auf 19, 11 s.

beruft, scheint mir nicht statthast, weil die 3 andern Personisicationen sind. Außerdem paßt die Deutung auf das Wort, in welchem ja der Herr wirst durch seinen Gesst, auch gut zu Matth. 24, 14. Das Wort ist auch der Pseil, der in's Herz trifft, Jes. 49, 2. (Bgl. Schmieder z. d. St.)

### juil nod danid modod Das fünfte Siegel 6, 9-11. Il mogidan modolich bod

Unter dem Brandopferaltar schaut Johannes die Seelen der Märthrer, die wegen des Wortes Gottes und des Zeugnisses, das sie hatten, geschlachtet sind, (so heißt es, mit Hinweisung auf das Lamm, dem sie ähnlich geworden in ihrem Tode). Sie fragen den heiligen und wahrhaftigen Herrn, warum er ihr Blut nicht räche oder heimsuche (exdixes vindicare) an den Irdischgesinnten (xaroixovres e. r. yhs bedeutet in der Apoc. die Kinder der Welt). Darauf bekonnnen sie ein weißes Gewand (die Herrlichseit nach dem Tode, also eine ihrem innern Zustande entsprechende Erscheinung; denn von Auserstehung ist hier nicht die Rede) und ihnen wird gesagt, daß sie ruhen sollen dis die Zahl ihrer Mitknechte, die auch noch sollen getödtet werden, voll sein wird.

Die Weissagung stimmt mit Matth. 24, 9. Es handelt sich hier ebensowenig wie in den ersten Siegeln um ein Einzelereignis. Bielmehr liegt in dem Gesicht, daß die Christenverfolgungen bis an's Ende fortdauern und daß das Gericht (die έκδικήσις) nicht eher eintritt, als das Maaß der Sünde voll ist. — Die Darstellung ge- hört der Bisson au, — was aber ausgedrückt werden soll, hat Realität. Aus dem Bisherigen tritt die Nothwendigseit des Gerichtes her- vor. Wenn jene Reiter ihre Aufgabe vollendet und das Maaß der an den Besennern Jesu verübten Sünde voll ist, — so solgt das Gericht mit dem

## fechften Siegel 6, 12-17.

Nach Eröffnung des 6. Siegels erfolgt ein großes Erdbeben und eine Verfinsterung der Somme und des Mondes; die Sterne fallen auf die Erde, der Himmel entweicht wie ein zusammengerolltes Buch und Verge und Inseln werden von der Stelle bewegt (v. 12—14). Das Weltsystem stürzt also zusammen. Die Beschreis bung erinnert genau an Matth. 24, 29—31. Luc. 21, 25 ff. Es ist hier, wie in jener Rede des Herrn, von wirklichen Naturs

erscheinungen die Rede, und brancht die prophetische Darstellung nicht allegorisch umgedeutet zu werden. Ebenso aber darf in derselben das Einzelne nicht abgetrennt vom Gesammtbilde erklärt werden (vgl. Meher's Comm. z. a. St. im Matth.). Im Folgenden (15—17) schant Iohannes den Eindruck dieser surchtbaren Ereignisse auf die Menschen. Die Großen dieser Welt und alles Volk verbergen sich aus Furcht in Höhlen und Felsklüsten und sprechen zu den Bergen: sallet auf uns und verberget uns vor dem Angesichte des Thronenden und vor dem Zorne des Lammes. Dies stimmt wieder mit Luc. 23, 30. Ies. 2, 10—19. Hos. Endlich heißt's: Der große Tag des Zorns ist gekommen, wer kann bestehen? (v. 17.)

Bergleichen wir diese Beschreibung mit der Beiffagung des Berrn und der Propheten, fo tann es fur eine vorurtheilsfreie Exegefe feinem Zweifel unterliegen, daß wir bier das lette Bericht por uns haben. Es ift das Gericht ichlechthin, also eine gusammenfaffende Darftellung des Berichts, das im weitern Berlauf der Beiffagung auseinandergelegt wird und gleichsam in zwei Acte zerfällt (vgl. 19, 11-21 u. 20, 11-15). Aehnlich ichon Matth. 24, 29 ff. u. Matth. 25, 31 ff. Die Parufie wird bier gwar nicht beschrieben, fie ift aber flar hervorgehoben durch Erwähnung des großen Tages des herrn v. 17. 3ft aber das 6. Siegel das Gericht, fo fann hinter demfelben nur das Ende liegen und das Geficht muß mit 8, 1 ichliegen. Darum wird hofmann's Berftandniß des 6. und 7. Siegels das allein richtige bleiben. Die meiften Ansleger ichmachen, wegen ihrer falichen Bors aussetzung, daß die 7 Posannen der Inhalt des 7. Siegels find, das 6. Siegel zu etwas Borlaufigen ab, oder aber fie geben überhaupt feine dem Texte entsprechende Erflarung. Die hiftorifirenden Alles goriften fteben noch am Unfange der Geschichte und haben bier den Untergang des romifchen Reichs. Benaftenberg, der jeden einzelnen Bug. des Gefichtes allegorisch umdeutet, hat nur das Bild truber Zeiten; Ebrard fieht hier nur die Borzeichen des Gerichtes; Emald ein Omen des Beltunterganges; de Bette eine forma supremi diei; Dufter-Died eine proleptische Borausdarstellung des Gerichtes; Bengel fogar eine dramatische Darftellung des Gerichtes fur Die abgeschiedenen Un= feligen. Das find aber alles Difdeutungen.

In den 4 ersten Siegelöffnungen ist die Gemeinde Christi nicht besonders erwähnt; sie hat also das, was dort geschildert wird, mitzutragen. Im 5. Siegel erscheint sie verfolgt, im 6. tritt das Weltgericht ein. Aus den Weissagungen des Herrn aber wissen wir, daß die erwähnten Naturerscheinungen den Gläubigen Trostzeichen sind, weil ihre Erlösung nahet Luc. 21, 28. Unser Gesicht schließt mit der Frage: wer kann bestehen? Die Antwort erhält Johannes in einer Episode zwischen dem 6. u. 7. Siegel in zwei Visionen. Mit-hin sind die Begebnisse des 7. Capitels dem 6. Siegel parallel oder gleichgeordnet zu denken, obgleich Johannes sie später schaut.

### 3. Die Epifode zwischen dem 6. und 7. Siegel c. 7.

Diese Spisobe zerfällt in zwei Visionen v. 1—8 u. 7—19. In der ersten haben wir eine Scene auf Erden und eine gezählte Schaar von Lebenden vor uns; in der zweiten (v. 9—17) eine zahllose Schaar solcher, die bereits in den Himmel eingegangen sind, also eine Scene im Himmel.

### giangered gigenfaligeren Die Scene auf Erben 1-8. hand rog rad dem nerge

Johannes fieht vier Engel an ben Enden ber Erbe fteben, welche die Winde halten, damit fie nicht wehen. Cobald fie losbrechen, beginnt das Zerstörungswerk, das im 6. Siegel geschilbert ift. (Wenn die meisten Ausleger die Stürme auf die Bosaunengerichte beziehen, fo ift bas eine falsche Deutung bes 6. Siegels, die wir nicht theilen können. In der Sache macht's keinen Unterschied, da die Posamengerichte nur die Auseinanderlegung des im 6. Siegel einheitlich geschauten Gerichts find.) Darauf sieht 30= hannes vom Aufgang der Sonne einen Engel kommen mit dem Siegel Gottes, welcher ben vier Engeln bas Loslaffen ber Stürme verbietet, bis daß die Knechte Gottes versiegelt find an ihren Stirnen. Johannes hört darauf die Zahl der Berfiegelten nennen: 144,000 aus allen Stämmen Ifraels und zwar zu je 12,000 aus jedem Stamme. Die Stämme werden namentlich genannt, wobei zu bemerken ift, daß Joseph (ftatt Ephraim) und Manaffe gezählt werben und daher ein Stamm (nämlich Dan) fehlt.

Fragen wir nach dem Sinne der symbolischen Sandlung der Bersiegelung, so weist die Vision selbst darauf hin, daß es sich um eine schügende und bewahrende That des Herrn handelt. Daher bleiben die meisten Ausleger dabei stehen, daß die Versiegelten vor den Strafgerichten Gottes über die Welt bewahrt bleiben sollen. Dagegen haben andere Ausleger (Düsterdieck, Brandt u. A.) die

Berfiegelung in dem Ginne von Eph. 1, 13. 14. u. 4, 30 gefaßt und gesagt, die Berfiegelung sei die Gewißheit der Extoyn; nicht vor die der Drangfal, fondern vor Abfall in der Drangfal follten die 144.000 bewahrt bleiben. - Die Berufung auf die paulinischen Stellen ges -hört aber nicht hierher; denn die Anechte Gottes find felbftverständlich mit dem beiligen Geifte verfiegelt. Weiter aber erscheint es uns ebenso einseitig die Bemahrung por Abfall als den Ginn der fymbolischen Sandlung anzunehmen, als bei der Bewahrung por Strafgerichten (9, 4), (von Drangfal überhaupt ift gar nicht die Rede) ftehen zu bleiben. Es handelt fich, wie Sofmann, mit Berufung auf Dan. 12, 1 treffend fagt, um eine Berichonung und gwar im vollen Ginne des Borts; die Berfiegelten follen geiftlich und leiblich zugleich erhalten werden, d. h. Die lette Drangfal überleben. Bas hier symbolisch dargeftellt ift, fagt der Berr Matth. 24, 22 in eigents licher Rede: um der Auserwählten willen werden die Tage abgefürzet, fonft wurde fein Menich erhalten. Das odleobar dort entspricht der Berfiegelung hier; es ift dort auch das am Leben bleiben gemeint, aber jugleich auch das Unversehrtbleiben in geiftlicher Beziehung. Das fcheint mir die symbolische Sandlung auszudrücken. Durchaus nichts nöthigt dazu ein besonderes eschatologisches Ereigniß in derfelben zu finden. - Wenden wir uns nunmehr zu der Frage nach den Berfonen der Berfiegelten, die fo außerft verschiedene Erflarungen bervorgerufen hat! Die in diefer Beziehung vorliegende Schwierigfeit ift allerdings feine rein exegetische, fondern eine theologisch-dogmatische. Warum werden die Knechte Gottes aus Sfrael am Leben erhalten, mabrend die Befenner aus allem Bolt in der zweiten Biffon nur durch den Tod in die Geligfeit eingehen ? Um diefen befremdenden Gegenfat von Ifrael und den Beiden fortzuschaffen, bat man die Personen der erften Biffon, die eine gezählte Schaar aus Ifrael find, mit der gabllofen Schaar aus allem Bolf in der zweiten Bifion identificirt. Der Unterfchied, fagt man, beftehe nur darin, daß diefelben Berfonen erft bor und dann nach dem Tode dargeftellt feien, mobei naturlich Ifrael geiftlich von der Rirche Chrifti überhaupt erflart mird (de Bette und Bengstenberg). - Der aber - man nimmt an, daß die 144,000 aus Ifrael auch in die zweite Schaar aus allem Bolf miteingeschloffen Beides icheint uns mit dem Texte unvereinbar. Uebrigens ift zu beachten, daß der hier allerdings vor= liegende Gegensat der 144,000 gu der zweiten Schaar aus allem Bolt, feineswegs dem Gegenfat von Ifrael und den Beiden überhaupt gleich geachtet werden darf. Denn dem fteht ja nichts entge= gen, daß in der Schaar aus "allem Bolf" auch Rinder Ifrael vor-

handen find. Daraus aber folgt feineswegs, daß nun umgefehrt ju den 144,000 auch gläubige Beidenchriften gehören und daß das befehrte Ifrael nur an der Spige der Rirche ftebe. Unferer Meinung nach möchte fich diefe Unficht (Cbrard) aus dem Text schwerlich beweisen laffen, so geneigt man auch sonft sein mag derfelben beizutreten. -Bleiben wir bei dem Texte, fo muffen wir fagen : ob auch die genannte Bahl eine symbolische ift (12 × 12 × 1000), so weift doch die namentliche Aufzählung der Stämme deutlich auf das nationale Element und fchließt die bloß geiftliche Deutung aus. Es ift wirklich von einer driftlichen Fraelsgemeinde ber Lettzeit Die Rede, wobei, wie Ebrard und Sofmann richtig bemerken, Die Befehrung Ifraels (nach Rom. 11, 25 ff., also nach dem Eingeben des Beidenpleroma, und furz vor der Parufie Actor 3, 19-21) die Boraussetzung ift. Richt die Bekehrung Ifraels felbft ift bier geweiffagt, fondern, daß die bekehrte Ifraelsgemeinde der Lettzeit bestimmt ift, Die lette Drangfal zu überleben. Darin hat hofmann gewiß exegetisch Recht - und auch wir fonnen die Stelle nicht anders verfteben. Ebenfo fagt auch Auberlen (6. 385): die 144,000 find die befehrte Ifraelsgemeinde, die durch Die Sturme Der letten Beit in's 1000-jabrige Reich binubergerettet wird. - Nun aber drangt fich uns eine Menge anderer Fragen auf! Bleibt überhaupt nur in Diefer Ifraelsgemeinde Die driftliche Rirche erhalten? Und geht die Beidenfirche ganglich unter, fei's durch Abfall oder Tod? Und ftellt denn die Bifton v. 9-17 das Eingehen aller gläubigen Beidenchriften der Lettzeit, durch den Tod in den Simmel dar? Obgleich Sofmann (Schriftb. II. 2. G. 681) das nicht aus= brudlich ausspricht, fo fcheint es mir boch in feinen Worten gu liegen. Ebenso fann ich das, mas er (Schiftb. I. S. 341) von Ifrael als Bolfsgemeinde des neutestamentlichen Seils und (Schftb. II. 2. S. 703) von der Ausrottung der Gläubigen innerhalb des abgefallenen Bolfers thums fagt, nicht anders verfteben, als daß nach feiner Deinung die Beidenfirche untergeben und Ifrael an deffen Stelle treten werde. Luthard menigstens, der gang der Sofmannschen Auslegung folgt, fagt mit flaren Borten: wenn die Chriftenheit aus ben Beiden abgefallen fein wird und die Getreuen verfolgt, getödtet oder gefchencht; wenn es mit der Rirche aus ju fein scheint, so wird der herr feine Rirche bemahren und hindurchretten in Ifrael (Inhalt d. proph. Borts. Lpg. 1859. G. 11). Diefe Unficht fonnen wir unmöglich theilen. Uns zwingt weder die zweite Biffon zu diefer Annahme, noch glauben wir das 12. Cap. ebenfo auffaffen zu muffen, wie Sofmann. Daß die Beidenfirche nicht völlig untergeben wird - bafur burgt uns, abgesehen von allem Uebrigen, die Berheißung bes herrn an die Gemeinde zu Philadelphia 3, 10. Das Bewahren vor der großen Bersuchung dort ist, dem Sinne nach, ganz dasselbe, wie die Bersiegelung hier. Dort hat Johannes dasselbe ersahren für die Heidenstirche, was er hier für Israel ersährt. Die einzelnen Bissonen geben nirgends eine vollständige Endgeschichte, sondern nur vereinzelte Einblicke in dieselbe und haben sich also gegenseitig zu ergänzen Das ist meine unmaßgebliche Anschauung von der Sache. — Was schließlich die Meinungen der Ausleger über die Anordnung der 12 Stämme anlangt, woraus sie Schlüsse mancher Art ziehen, so ersischen sie mir sämtlich als müssige Willsühr. Auch über die Auslassung des Stammes Dan — befriedigt mich keine der vielen Vermuthungen. Ich gestehe aber offen, daß ich keine Erklärung darüber zu geben weiß, warum gerade Dan ausgelassen ist.

### Die Scene im Simmel 9-17.

Johannes sieht eine unzählbare Schaar aus allen Bölkern stehen vor dem Throne und dem Lamme in weißen Kleidern und mit Palmyweigen in den Händen. Es sind also Vollendete in himmlisscher Herrlichkeit und Freude und innigster Gemeinschaft mit Gott. Indem sie mit lauter Stimme Gott ihr Heil (σωτησία ist nicht in "Sieg" zu verslachen, sondern "Heil oder Erlösung") zuschreiben, erschallt auch ein Lobgesang der Engelschaar (12 u. 13). Da Joshannes auf die Frage eines Aeltesten: wer diese sind und woher sie kommen, nicht zu antworten weiß, ersährt er, daß sie kommen (das Präs. ist, wie häusig in der Apoc., vom Standpunkt der Bision zu verstehen und daher weder in's Prät. — gegen Ebrard — noch gar in's Fut. umzuseten — gegen Jüllig und Hengstenberg —) aus der großen Trübsal und haben ihre Kleider gewaschen und helle gemacht im Blute des Lammes (v. 13 u. 14).

Die große Trübsal darf nicht verallgemeinert und verslacht wers den in den allgemeinen Noths und Kreuzesstand auf Erden. Ebenssowenig darf sie vermittelst einer gefünstelten Erklärung von Matth. 24, 21—29 auf die ganze firchenhistorische Zeit bezogen werden (so Ebrard; dagg. vgl. Meyer, Comm. z. Matth. und Hosmann Schstb. II. 2. S. 636). Sie bezeichnet vielmehr, wie schon der Artisel zeigt, die vom Herrn geweissagte letzte oder antichristische Trübsal (Matth. 24, 21 u. 29) und ist identisch mit dem Aelgasubs Apoc. 3, 10 und der letzten Bedrängnis der Gemeinde, die Apoc. 13 besonders gesschildert wird. Mithin sind die Egzóperor die Besenner der letzten

Zeit, die durch den Tod in den Frieden Gottes eingehen. Es versieht sich übrigens von selbst, daß die früher verstorbenen Gläubigen von der Seligkeit nicht ausgeschlossen sind, — aber das gehörte nicht wie hierher. Die Visionen der Apocalypse dürsen nicht wie dogmatische Compendien angesehen werden, an die man die Forderung der Vollstänzigteit der Lehre stellt. Johannes sieht nur, was er sehen soll. Zetzt aber hat er die volle Antwort auf die Frage 6, 17: wer kann bestehen? Bestehen werden am großen Tage 1) die, welche der Herr bewahrt, daß sie die Trübsal überleben, und 2) die, welche aus der Trübsal in die Seligkeit gehen durch den Tod. Aber nicht die Trübsal oder ihr Marthrium ist der Grund ihrer Seligkeit, sondern das Blut Christi; denn ihre Schuld ist getilgt und sie sind mit Kleidern der Gerechtigkeit besteidet. Darum beginnt auch die weitere Beschreibung ihrer Seligkeit mit Sià zoöro.

v. 15—17 geht die Nede des Engels in's Fut. über — ist also directe Weissaung. Diese reicht hinein bis in die Vollendung der Wege Gottes im neuen Jerusalem, wo Gott über den aus der Trübsal Gekommenen wohnen und alles Leid verschwinden wird, wo das Lamm sie weiden und zu den Lebenswasserquellen leiten wird. Ap. 21, 3 u. 4. Diese Beschreibung der Seligkeit des letzten Endes ist auch der passenbste Uebergang zum letzten Siegel.

### an und die 4. Das siebente Siegel c. 8, 1.

Nach Deffnung des 7. Siegels war eine Stille, oder ein Schweigen im Himmel bei einer halben Stunde.

Da Johannes nichts Neues sieht, so bildet die sien zunächst einen Gegensatzt den bisherigen Erscheinungen. Die halbstündige Unterbrechung ist lang genng, um das nunmehr abgeschlossene Gesicht vom folgenden abzugrenzen. Das Geheimniß Gottes, der Inhalt des verschlossenen Buch's ist jest offenbar; das Ende schlechthin ist da, aber ohne Beschreibung seiner einzelnen Momente. Wir bemerkten bereits, da das Gericht im 6. Siegel schon eingetreten ist, so kann das 7. Siegel nur das Ende bringen, das hinter dem Gerichte liegt; denn was soll noch geschehen, nachdem das gegenwärtige Weltspstem bereits zusammengebrochen ist? Die halbstündige Stille ist allerdings nicht Symbol der ewigen Seligkeit, wie Ebrard, Hosmann's Ansicht misdeutend, einwendet. Wohl aber bildet sie die Sabbathstille ab, welche eintritt, wenn Alles geschehen ist und die Verheißungen erfüllt sind, die 30-hannes so eben (7, 15—17) vernommen hat. Vgl. Psalm 16, 11.

1. Ror. 2, 9. Das Geficht ift zu Ende und reicht bis in die ewige Seligfeit (vgl. Sofmann Schftb. II. 1. S. 547). In der Erklärung des 7. Siegels scheint uns die von uns angenommene Hofmann's allein mit dem Texte vereinbar und aus der richtigen Auffaffung des 6. Siegels und der beiden Episoden nothwendig ju folgen. Sollen die Bosaunen, wie die Mehrgahl der Ausleger annimmt, den Inbalt des 7. Siegels bilben, alfo ber Beit nach fpater folgen, als das 6. Giegel, fo bleibt unerflärlich, wie in den erften Bofaunen von theilmeifer Beschädigung der Erde die Rede fein fann, nachdem im 6. Giegel die Welt bereits zusammengebrochen ift. Derartige Muslegungen find auch nicht im Stande fur die ourh eine rechte Erflarung ju geben. Bald foll fie herruhren vom Aufhören der Lobgefange, wogegen icon Bitringa auf 4, 8 verweift; bald foll fie eine Stille vor dem Sturm bedeuten , oder man findet in derfelben eine bange Erwartung der Simmlifchen. Diefe aber haben doch nach erfolgtem Gerichte nichts mehr zu fürchten (gegen Ebrard); vom Berftummen ber Reinde Gottes aber ift vollends nicht die Rede (gegen Bengftenberg).

# II. Zweiter Cyclus. Das Gesicht von den sieben Posaunen c. 8, 2—11, 18. (Dritte Gruppe des Ganzen.)

Dieser Cyclus ist die weitere Explication des 6. Siegels. Das dort zusammenfassend geschaute Gericht wird hier in seine einzelnen Momente zerlegt. Johannes erfährt "wie das vergeblich zur Buße mahnende Gericht Gottes, unter steigender Bedrängniß der Gemeinde, sich von Stuse zu Stuse vollbringt" (Hofm.). Da wir uns hiernach ganz auf dem Boden der Letztzeit besinden, so sind historische Deutungen der dunkeln und schwierigen Gesichte von vornherein ausgeschlossen. Das Gesicht beginnt

#### 1. mit einer symbolischen Sandlung als Borbereitung 8, 2-6.

Johannes sieht die 7 Engel, welche vor Gott stehen und es werden ihnen 7 Posaunen gegeben. Ein anderer Engel tritt an den Altar (es ist der Brandopferaltar; denn er will Fener nehmen). Viel Nauchwerk wird ihm gegeben, damit er es gebe den Gebeten der Heiligen auf den goldnen Altar (den Rauchaltar) vor dem Thron. Und der Rauch des Rauchwerk's stieg den Gebeten geltend zu Gott empor. Darauf nimmt der Engel das goldene

Rauchfaß, füllt es mit Feuer vom Brandopferaltar und wirft es auf die Erde. Es entstehen Donner, Blitze, Stimmen und Erdbeben (Zeichen des nahenden Gerichts), und die 7 Engel machen sich bereit zu posaunen.

Die beiden Dative rais noosevrais v. 3 u. 4 find schwierig. Sidovat mit dem Dat. hat den Ginn des Mitgebens oder Begleis tens und der Dat. bezeichnet das entferntere Object. Der zweite Dat. ift Dat. commodi - den Gebeten geltend, jum Beichen, daß fie Gott moblgefällig find. Der Ginn der Sandlung ift flar. Sobannes erfahrt, daß die Gerichte, welche er in Folge der Bofaunenzeichen vollziehen fieht, Gebetserhörungen der Gläubigen find. Die zweite Sandlung v. 5, ift, als Anfundigung der Gerichte, Die Antwort auf Die Gebete (fo Sofmann, Bengftenberg u. A.). Die Posaunenftoge find gottliche Signale oder Beichen, um den Buftand berbeizuführen, über welchen im Simmel Freude ift (11, 15). Die 7 Engel, welche vor Gott fteben find meder die 7 Erzengel, von denen die canonische Schrift überhaupt nichts meiß, da fie nur im Buche Tobia (12, 15) vorfommen, noch die 7 Geifter Gottes, wie neuerdings wieder von Brandt (Unleitung gum Lefen der Dffb. 30h. 1860) behauptet ift. Das Stehen por Gott bedeutet. daß fie ju feinem Dienfte bereit find und der Artifel, der auf eine befon-Dere Claffe von Engeln bingumeijen fcheint, erflart fich aus Der Gie= bengabl, als Babl göttlicher Mannigfaltigfeit. Es handelt fich um eine Manifestation Diefer Mannigfaltigfeit in den Gerichten über Die Belt; darum find es 7 Engel. Ebenfo fteben 10, 3 die 7 Donner, um die volle Macht des Donners auszudruden (hofm. Schftb. I. S. 345 ff.). Bu beachten ift endlich, daß die 7 Engel mit den Posaunen fich gleichzeitig bereit machen zu posaunen (v. 6). Das Gericht felbst nämlich ift ein einheitliches, das nur in feine Momente gerlegt ift. - Bon diefen geboren die erften 4 und dann wieder die letten 3 zusammen und find jene von diesen durch den Beheruf des Adlers (8, 13) getrennt. Die Busammengehörigfeit der 4 erften Bofaunen tritt insbesondere in einer gewiffen Gleichartigfeit der Berichte berpor, welche alle nur partiell find, übrigens aber als gleichzeitig gedacht werden fonnen.

### 2. Die vier erften Posaunen 8, 7-12.

Nach ber ersten Posaune fällt ein mit Blut gemischter Feuerhagel auf die Erde und ein Drittheil der Erde nebst den Bäumen und dem Grase verbrennt. — Nach der zweiten fällt ein feuriger Berg in's Meer und ein Drittheil des Meeres wird zu Blut. Ein Drittheil der Meerthiere stirbt daran und ein Drittheil der Schiffe geht unter. — Nach der dritten fällt ein seuriger Stern auf ein Drittheil alles Süßwassers und macht es ditter wie Wersmuth, d. h. vergistet es. Biele Meuschen, die aus diesen Wassern trinken, sterben daran. — Nach der vierten wird ein Drittheil der Sonne, des Mondes und der Sterne geschlagen, d. h. sie werden um ein Drittheil ihres Lichts verfinstert und verlieren um soviel an Glanz, wenn sie am Tage oder bei Nacht scheinen. (So versstehe ich den schwierigen 12. v. mit Bengel, Züllig, Hosmann, gegen de Wette, Düsterdieck, Ebrard u. A., welche die ganze Vorsstellung in's Unnatürliche verkehren.)

Je mehr die vorliegende Schilderung die Grenze bes gewöhnlich Borftellbaren überfteigt, defto naber icheint die allegorische Deutung gu liegen, besonders da die 5. u. 6. Posaune ein eigentliches Berftandniß nicht zulaffen. Die überwiegende Mehrzahl der Ausleger deutet daher bier alles bildlich. Aber abgefeben von der bodenlofen Billfuhr, mit der jeder einzelne Bug der Darftellung bald fo, bald anders gedeutet wird, erweisen fich diese Deutungen icon badurch als falich, daß fie die geweissagten Greigniffe entweder in der Geschichte nachmeisen wollen, oder als allgemeine, je und je im Laufe der Beit porfommende Berichte Gottes faffen, damit aber den Boden der Lettzeit verlaffen. Die hiftorifirenden Deutungen übergeben wir mit Stillschweigen, da fie gang werthlos find. Wer die bunte Mufterfarte berfelben fennen lernen will, findet die Busammenftellung berfelben in den Commentaren von de Bette und Dufterdied. Bengftenberg fpiritualifirt jeden einzelnen Bug der Beschreibung (Die Baume find Fürsten, das Gras das Bolf, mogu Jef. 40, 7 als Grundstelle citirt wird u. f. w.) und bringt glucflich heraus, daß alle 6 Bofaunengerichte nur einen Bedanten haben : fie meiffagen 6 Rriege und boje Zeiten im Allgemeinen. Ebrard fpricht gunachft ben richtigen Bedanken aus, daß in den 4 erften Posaunen den Menschen die Lebensbedingungen und Lebensgüter entzogen werden, faßt aber die Gerichte nur als allgemeine Strafarten Gottes, und deutet dann die Entziehung der Guter wieder geiftlich um und ergeht fich in Begiehungen auf moderne Zeitverhaltniffe. (Co wird g. B. die 4. Bofaune auf Brethumer der Wiffenschaft und Migbrauch der Preffe

bezogen.) Andere wieder anders; man vergleiche z. B. Paulus Blide in die Offenbarung - Brandt Anleitung jum Lefen b. Off. Mit alledem ift aber nach unserer Unficht nichts anzufangen. Die richtige Einsicht haben auch de Bette und Dufterdied ausgesprochen; erfterer aber fieht in unserem Abschnitt nur Phantafteen Des Apocalpptifers über Plagen im Allgemeinen und letterer bleibt bei dem an fich richtigen Gedanken von drobenden Borgeichen des Endes fteben, obne fich genaner auszusprechen. - Dem Gesagten zufolge find wir darauf gewiesen diese Plagen eigentlich, d. b. von Raturplagen zu verfteben, obgleich von den Schriftforschern nur Benige fich dafür ents icheiden (Deg, Sofmann und Sebart, welcher lettere übrigens allein. den Charafter der Vifion verfennend, eine buchftabliche Erfüllung annimmt 1)). Gind die Posaunen Explicationen des 6. Siegels, fo baben mir in diefen Raturplagen der Lettzeit die Unfange jener erschütternden Naturereigniffe, Die dort geschildert find, alfo allerdings Borgeichen und Anfange des Gerichts. Der Berr will durch Diefelben Die gottlofe Belt noch zur Buge rufen (Sofm., Def auch Dufferdied). Wir bleiben dabei fteben, daß Erde, Meer, Gugmaffer und Geftirne durch unmittelbare Wirfungen von oben geschlagen werden. Dadurch aber werden die Menschen mitgetroffen; es werden ihnen die Lebensbedingungen und Lebensguter entzogen und berfümmert. Benn Sofmann den Unterschied der erften 4 Bofaunen von den 2 folgenden darin findet, daß die Blagen der erfteren den Menschen nur mittelbar treffen, mabrend die der beiden folgenden Durch Qual und Tod unmittelbar einwirfen, fo icheint une das nicht gang gutreffend. Schon auf den Schiffen fommen ja Menschen um und auch durch die vergifteten Gugmaffer fterben viele Menschen. Bener Unterschied scheint vielmehr barin zu liegen, bag bei ben 4 erften Posaunen Die Gerichte Gottes fich in Naturwirfungen voll= gieben, mabrend in den beiden letteren damonifche Ginfluffe gum Bericht über die abgefallene Menschheit mitwirfen, und Diefe alfo mit den Folgen ihres Abfall's geftraft werden. - Beg weift darauf bin, daß diefe Machterweifungen Gottes in der Ratur auch in Gegen= fat treten ju den Lugenwundern und zu dem Zauberblendwerf der Abgötterei, welche in der Lettzeit im Schwange geben (vgl. 9, 20 und c. 13). Beiter aber fpricht er die Meinung aus, daß, wie die

<sup>1)</sup> Gegen eine berartige falfche Buchstäblichkeit fagt Hofmann richtig, es muffe in ber Prophetie unterschieden werden zwischen bem, was vor Augen gestellt werden soll, und bem, was nur dazu dient, jenes vor's Auge zu bringen, also zwischen dem Inhalt der Weissaung und ihrer bistonaren Form (bergt. Weiss. u. Erf. II, 328).

ägyptischen Plagen dem Volke Gottes der Weg nach Kanaan öffneten, so wohl auch diese Plagen, die ohnehin an jene erinnern, den Bersfiegelten ans Israel den Weg in das Land ihrer Väter bahnen sollen. Das hat Heß für sich, daß wir c. 11 eine Gemeinde in Jerusalem finden, und daß die dort von den zwei Zeugen verrichteten Wunder, wie schon oftmals bemerkt ift, den Wundern der ersten Posaunen ähnlich sind (vgl. Heß, Briese über die Offb.). Dessenungeachtet aber wagen wir nichts Bestimmtes hierüber zu sagen, wenngleich diese Ansichten jedenfalls beachtenswerther sind, als die allegoristischen Deustungen alter und neuer Zeit.

## 3. Die funfte Posaune oder das erfte Bebe 9, 1-12.

Ichannes sieht einen vom Himmel gefallenen Stern, dem die Schlüssel des Abgrundes gegeben sind. Und er öffnet den Schacht, welchem ein Rauch, wie aus einem großen Osen, entsteigt und die Sonne und die Luft verfinstert. Aus dem Rauch gehen Heuserchen hervor, denen Macht gegeben ist wie Storpionen. Das Pflanzenreich sollen sie nicht beschädigen, sondern die Menschen, welche das Siegel Gottes nicht tragen. Sie sollen sie aber nicht tödten, sondern nur fünf Monate quälen. Diese Qual ist gleich Storpionsstichen und zwar so, daß die Menschen den Tod suchen und nicht sinden werden. Sie werden zu sterben wünschen, der Tod aber fliehet von ihnen (v. 1—6).

Bestimmung dieser Plage kund. Sie entstammt zwar der Unterwelt, da aber der Schacht durch einen vom Himmel gefallenen Stern geöffnet wird, so ist sie doch ein von Gott verhängtes Strasgericht. Wir halten den Stern weder für einen guten Engel (gegen Bengel und de Wette) noch für einen bösen (gegen Viringa, Ewald, Düsterdiech). Noch weniger ist er identisch mit dem Engel des Abgrundes in v. 11 (gegen Hahn, Brandt und Hengstenberg, der den Stern für einen idealen menschlichen König hält und doch mit dem Engel in v. 11 identissiert). Er ist aber auch sein bloß menschlicher König, der vom Throne gestürzt ist (gegen Paulus). Der Stern mit den Schüsseln gehört vielmehr zur Vision, und versinnbildlicht, daß die dämonische Plage doch nach Gottes Willen verhängt ist, da sich der Abgrund durch eine Wirkung Gottes öffnet. (So Ebrard und zum Theil auch Gräber.)

— Daß die Heuschrecken, die aus dem Rauche hervorgehen, seine ge-

wöhnlichen Heuschrecken sind, wird aus v. 3—6 klar. Das diesen Eigenthümliche, die Berheerung der Pflanzenwelt sehlt jenen gerade; sie qualen ausschließlich die Menschen — und zwar in so entsetlicher Beise, daß der Tod ihnen lieber ware (Jerem. 8, 8). Ausdrücklich sind aber die Bersiegelten von der Plage befreit. Die vielen Bersmuthungen der Ausleger über die fünf Monate, führen doch zu nichts; es möchte also gerathener sein, bei der allgemeinen Borsstellung einer begränzten Zeit stehen zu bleiben, die lang genug ist für eine Zeit der Qual, welche zur Buße locken soll.

Darauf folgt v. 7—11. die Beschreibung der Heuschrecken. Sie gleichen zum Kriege gerüsteten Rossen mit goldähnlichen Kronen auf den Hänptern. Ihre Antlitze sind menschenähnlich; sie haben Weiberhaare und Löwenzähne. Ihre Bruftschilde gleichen eisernen Panzern und das Geräusch ihrer Flügel gleicht Wagengerassel und dem Hufschlag laufender Kriegsrosse. Schwänze haben sie gleich Storpionen und in den Schwänzen Stackel. Zum Könige haben sie den Engel des Abgrundes, der hebräisch Abaddon, griechisch Apollyon (Verderben) heißt (v. 11). Endlich v. 12 wird gesagt: das erste Wehe ist vergangen; noch zwei kommen hernach.

Bunachft erinnert die vorliegende Beschreibung noch an wirtliche Beuschrecken, aber es ift Alles in's Ungeheuere gesteigert. Pferdefopf, Ramm, Fublhörner, Untlig, Thorax, gefräßige Bahne, Alugelgerausch eines Schwarms - man fieht, Die Dichterische Schilderung lehnt fich an die Birflichfeit an. Der wesentliche Unterschied aber wird v. 10 hervorgehoben. Bei folden vifionaren Befdreibungen fommt es auf das gange Bild an; eine allegorische Umdeutung der einzelnen Buge deffelben führt auf Irrwege. Die Sauptfache ift hier doch Die Blage durch Scorpionstiche. Die Erscheinung macht übrigens einen graufigen und widerwartigen Gindrud, nicht einen lieblichen und verführerischen (gegen Gbrard u. 21.). Der Schluffat v. 11 giebt bier den rechten Aufschluß. Der Beufdrecken = Rubrer ift der Furft der Rinfternig, alfo der Catan felbft. (Co Sahn, Ebrard, auch mohl Sofmann, Der Beb. 2, 14 citirt, gegen De Bette, Emald, Dufterdied und Bengstenberg, die einen andern bofen Engel annehmen.) Die Deutung des Gangen ift aber schwierig - und wir fagen offen, daß uns feine einzige von den gegebenen befriedigt. Die biftorifirenden Deutungen find fammtlich unhaltbar, weil wir hier nicht auf dem Boden der Geschichte fteben, fondern in der Lettzeit. Die buchftabliche Auffaffung des Befichtes von wirklichen Bunderthieren (in neuerer Zeit nur

von Sebart vorgetragen) paßt aber auch nicht und am wenigsten zu v. 11. Chensomenia wie das Thier c. 13 ein Thier ift, find es die Beuschreden (Hofmann). Das Gange fur eine beilige Phantafie gu halten, welche Plagen überhaupt darftellt, verbietet uns unsere Anschauung vom prophetischen Bort (gegen de Bette und Dufterdied). Ginen funften Rrieg angunehmen, mobei doch getodtet wird, mabrend bier nicht getodtet werden foll, ift unmöglich (gegen Sengstenberg). Etwas Beordnetes oder etwas Verführerifches in dem Bilde mahrzunehmen vermögen wir auch nicht. Bir werden darum durch die Darftellung weder auf die Leiden geführt, die der Belt durch Abfolutismus, noch auf die, welche ihr durch Radicalismus bereitet merden (gegen Ebrard und Richter's Sausbibel). Ebensowenig erbliden wir in dem gefallenen Stern einen gefturzten Konig, der vor feinem Sturze die Abgrundsmacht noch gurudgehalten, und in den Beufchreden die Bielherrichaft eines angeblichen Bolfes von Brudern, dem endlich der Abgrundsgeift einen unumschränften Berricher (Apollyon) fest (gegen Ch. Baulus). Die Erflarung endlich, welche mit Sinweifung auf die Unvermeidlichfeit und Schmerzhaftigfeit der Plage, bier an Rrantheitsgifte in der atmofpharifchen Luft (alfo an Diasmen) denft, fonnen wir uns ebenfowenig aneignen (gegen Sofmann), als wir zugeben fonnen, daß mit einer allgemeinen Sinweisung auf das Geheimniß der Bosheit überhaupt fcon etwas erflart fei (gegen Brandt). Go laffen uns alfo alle bisherigen Auslegungen rathlos, und wir werden genothigt eine eigene Bermuthung auszusprechen, fo wenig es uns auch um neue Erflarungen zu thun ift. Uns icheint der Charafter der Blage darauf ju deuten, daß dieselbe feine blog forperliche ift. Wir faffen fie als die durch Gundendienst und Abgötterei verursachte und durch damonifche Ginfluffe bis gur Unleidlichfeit gefteigerte innere Bergiftung und Auflösung menschlicher Berhaltniffe. Diese trifft gur Strafe für den Abfall die Rinder der Belt, mahrend die Rinder Gottes, weil fie den Frieden Gottes haben, davon befreit find. Das Bewußtfein der Unleidlichfeit foll eben die Welt gur Buge rufen.

#### 4. Die fechfte Posaune oder das zweite Behe 9, 13-21.

Nach dem 6. Posaunenzeichen hört Johannes eine Stimme aus den Hörnern des goldenen Altars, welche dem Posaunen-Engel zuruft, er solle die 4 Engel, welche an dem großen Strome Euphrat gebunden sind, lösen. Alsbald werden sie gelöset, welche auf Stunde, Tag, Monat und Jahr bereit waren zu tödten ein Drittheil der Menschen. Die Zahl des Reiterheeres hört Johannes auf 200

Millionen angeben. Darauf erst sieht er in einem Gesichte Rosse mid auf ihnen Reiter, welche haben feuerrothe, schwarzblaue-schweselsfarbene Panzer. Die Köpfe der Rosse gleichen Löwenköpfen, aus ihren Mäulern geht Feuer, Rauch und Schwefel, und ein Drittheil der Menschen wird dadurch getödtet. Die Macht der Rosse liegt in ihren Mäulern und in ihren Schwänzen, welche Schlangen gleichen und Köpfe haben, mit welchen sie Schaden thun (13—19). Zum Schluß heißt es: die Uebrigen der Menschen, welche nicht getödtet wurden, bekehrten sich nicht von den Werken ihrer Hand und hörten nicht auf die Dämonen anzubeten und ihre Vilber u. s. w. Sie bekehrten sich auch nicht von ihren Mordthaten, Zaubereien, ihrer Hurerei und ihren Diebereien (20 u. 21).

Das Ausgehen der Stimme von der Stätte, wo die Gebete der Beiligen dargebracht find, weift wieder darauf bin, daß die gefcilderten Strafgerichte Gebetserhörungen find. Die Biergabl ber Engel wird am besten daraus erflart, daß fie nach allen 4 Beltge= genden ausziehen (Bengstenberg, Dufterdied u. U.). Gine Begiehung auf die 4 Engel in c. 7 v. 1 findet nicht Statt; ebensowenig ein Begen= fat zu dem einen Ronig (v. 11) - um das demofratische Element ju marfiren (gegen Cbrard). Die 4 Engel find auch nicht gute Engel (gegen Bengftenberg), fondern boje, verderbliche Machte. (Go Sofmann, Sahn, Dufterdied u. A.) Die Erwähnung des Cuphrat fnupft an den Umftand an, daß in der Zeit des 21. T.'s verderbliche Rriegsmächte vom Euphrat ber gegen Ifrael anfturmten. Sier aber gilt das Berderben nicht dem Bolte Gottes, fondern der Belt (Bullig, Sofmann, Sengftenberg, Dufterdied), wobei eine Beziehung auf Ba= bylon (16, 12) mit eingeschloffen scheint (fo auch Ebrard). Bas das Gefammtbild anlangt, fo weift ichon die große Babl, noch mehr maber die verderbliche Birfung des Reiterheeres, auf llebermenschliches. Merfwurdig ift dabei, daß die Reiter gar nicht in Betracht fommen, fondern nur die Pferde. Die ersteren werden gleichsam willenlos von den höllischen Machten getragen; denn mas die Mauler ausfpeien, erinnert an die Solle. Berderben und Tod geht vor ihnen ber, und folgt ihnen nach; es ift die Buth des Lowenrachens mit Der Schlangentude gepaart. Somit erscheint Diefe Plage nicht nur auch als eine damonische, sondern noch als Steigerung der fünften: dort unleidliche Qual, hier aber Tod. Aus den beiden Schlugverfen geht bervor, daß Abgötterei und Gundendienst vorhanden ift, und daß die Belt nicht Buge thut. Dieje Buftande erinnern an das, mas Paulus

von der Apostasie fagt, aus der schließlich der Untidrift hervorgeht. Die Beltfinder aber wollen von Gott trot der Strafgerichte ebenfo= wenig wiffen, als Pharao zu feiner Zeit. - Fragen wir nach der Deutung des Besichtes, fo ift junachft die Beziehung deffelben auf den Islam, die mit der firchengeschichtlichen Ginlegung gufammenbangt, jurudzumeifen. Gin bloges Phantafiebild des Gericht's überbaupt fann auch nicht vorliegen (gegen de Bette und Dufterdied); ebensomenia ein 6. Rrieg (gegen Bengstenberg). Bei einer damonifden Todesmacht (Sofmann) fteben zu bleiben, ericheint mir megen der Ausführlichfeit der Beschreibung auch miglich ; denn das Tödten des Drittheils icheint mir nicht die alleinige Sauptsache. Wenn Ebrard alles demofratisch geartet findet, Babel's Fall als ichon erfolgt anfieht, das Gange aber auf Revolution überhaupt deutet, fo fann ich dem auch nicht beiftimmen, obgleich ich bie Beziehung auf Babel für richtig halte. Um meiften icheint mir Baulus (Blide in Die Offb.) die Sache getroffen gu haben, wenn er auf den Abfall vom Chriftenthume (v. 20 u. 21) hinweift und in dem gangen Abschnitt die Bernichtung und Berftorung aller menschlichen Ordnungen und des Friedens auf Erden geweiffagt findet. Rach meiner Unficht, Die übrigens mit meiner Auffaffung der 5. Pofaune gufammenhangt, fällt das Geweiffagte in die Zeit, mo die Apoftafie ihrer Reife nab, Babylon aber noch nicht gefallen ift, fondern noch auf dem Thiere fist (17, 3). Auf die abgottische Belt werden damonische Machte losgelaffen; Diefe durchziehen wie ein gespenftisches Beer Die Belt, Berftoren alle bestehenden Berhaltniffe und Ordnungen und bringen einem Drittheil der Menschen den Tod. Damit ift dem absoluten Untidriftenthum in der Berfon des Antidrift der Beg gebahnt. Die Belt dient bem Furften der Belt und wird durch ihren Guns dendienft, der zerftorende Früchte tragt, beimgesucht.

#### 5. Die Episode zwijchen der 6. u. 7. Posaune 10, 1-11, 14.

Aehnlich der Episode zwischen dem 6. n. 7. Siegel treten auch zwischen die 6. und 7. Posaune zwei Visionen ein, die den Blick des Sehers auf die Gemeinde des Herrn richten. In der ersten (c. 10) wird dem Johannes die sofortige Ersüllung des Geheimnisses Gottes in Anssicht gestellt und durch eine symbolische Handlung wird ihm kund, daß die Ersüllung der frohen Votschaft sür die Gemeinde Gottes mit schmerzlichen Ersahrungen verbunden sein wird, ehe das Ende eintritt. In der zweiten Vision dagegen (11, 1—14)

erfährt er einerseits von einem Fortschritt im Ansban des Reich's Gottes, andererseits von der höchsten Bedrängniß der Gemeinde, welche erst mit der siebenten Posaune ihr Ende erreicht. Nach dem Inhalt von 9, 20 u. 21 ist der Gegensatz zwischen der Gemeinde Gottes und der Welt auf's höchste gesteigert; es muß eine Entsscheidung eintreten, c. 10 aber kündigt sie an.

#### a) Das Geficht bon bem Engel mit bem offenen Buch c. 10.

Einen andern Engel sieht Johannes vom Himmel steigen, bekleidet mit einer Wosse und über dem Haupte einen Regendogen.
Sein Antlitz glänzt wie die Sonne und seine Füße sind gleich Feuers
fäulen. In der Hand hält er ein offenes Büchlein und mit dem
rechten Fuße stellt er sich auf das Meer, mit dem linken auf die
Erde. Er ruft mit Löwenstimme etwas aus, worauf die sieben
Donner antworten. Als Johannes, was die Donner geredet, aufschreiben will, wird ihm das durch eine Stimme vom Himmel vers
boten, weil es versiegelt bleiben soll. Der Engel aber erhebt seine
Hand gen Himmel und schwört bei dem sebendigen Gott, der Alles
erschaffen, daß keine Zeit mehr sein wird. In den Tagen der 7.
Posame werde vollendet sein das Geheimniß Gottes, wie er die
frohe Botschaft seinen Knechten, den Propheten kund gethan (v. 1—7).

Die Erscheinung des Engels fundigt etwas Großes an. Daß fie an die Erscheinung des Menschensohnes erinnert, ift flar; doch folgt daraus nicht, daß hier unter dem ayyelog Chriftus zu verfteben fei (gegen Bengstenberg, vergl. Sahn, bibl. Thl. § 124). 218 er= ichaffenes Wefen fennzeichnet er fich ichon burch ben Schwur (Bengel); ein "anderer" beißt er im Unterschiede von den Bofaunenengeln. Die Form der Erscheinung giebt den Gindrud von himmlischer Rraft und Berrlichfeit, von Gericht und Frieden. Des Engels Stellung auf dem Meer und auf der Erde, zeigt an, daß feine Botichaft die Belt umfaßt. Das Buchlein in feiner Sand, das mit dem verfiegelten Buche (c. 5) nichts zu thun bat, mird als offen bezeichnet, weil fein Inhalt fund merden foll. - Auf das, mas der Engel ausruft, erfolgt als Wiederhall die Antwort der Donner. Die Giebengahl derfelben bezeichnet die gange Macht und Fulle der Donner und Daraus erflart fich auch der Artifel (Sofm.). Alle anderen Erflarungen find grundlos. Beder ift von 7 Donnerengeln die Rede

(gegen Bengel), noch findet eine Beziehung auf Pf. 29 statt (gegen Heß, Züllig, Ebrard). Den Inhalt der Donnerrede ermitteln zu wollen, ist vergeblich, da ihn Johannes nicht aufschreiben durfte. Den Inhalt des Buch's aber rief der Engel im 6. und 7. Berse aus. Benn er da sagt: es werde keine Zeit mehr sein, so erklärt er das durch den Zusaß: daß das den Propheten kund gethane Gesheimniß Gottes mit der 7. Posaune werde vollendet, d. h. erfüllt werden. Damit ist das sofortige Eintreten des Endes angekündigt. Das Ganze aber erinnert an Dan. 12, 7.

Darauf erhält Johannes durch eine Stimme vom Himmel die Weisung, das offene Buch aus der Hand des Engels zu nehmen. Er geht hin, bittet den Engel um das Buch und dieser giebt es ihm und besiehlt ihm es aufzuessen. Dabei sagt er ihm vorher, es werde seinem Leibe bitter sein, im Niunde aber süß wie Honig. Johannes thut dem Besehle gemäß und erfährt die vorhergesagte Wirkung (v. 8—10). Darauf heißt's: Du mußt abermals weissagen über viele Völker, Nationen, Zungen und Könige (v. 11).

Die symbolische Sandlung erinnert an Ezech. 2. Der Ginn derselben ift leicht zu versteben: Johannes foll den Inhalt des Buches gang in fich aufnehmen. Diefer Inhalt ift freudeerregend, wedt aber jugleich bittere Empfindungen : das Gottes-Geheimniß fann fich ohne Trubfal fur die Gemeinde nicht erfullen. - Dag aber Johannes den Befehl erhalt nach Aufnahme des Buchleins zu weiffagen, meift Darauf bin, daß er durch daffelbe dazu befähigt wird. Bon c. 11 ab nimmt nun die Beiffagung einen mehr volfergeschichtlichen Charafter an. Enl c. Dat. beißt über; die Bolfer u. f. w. find das Dbject, an dem die Beiffagung haftet. Das nahr ift unfrer Meinung nach nicht durch Unterbrechung der Beiffagung (gegen Sofmann, der v. 11 jum folgenden gieht) zu erflaren, fondern mit Bengel zu den altteftamentlichen Propheten in Beziehung zu feten. Das offene Buch enthalt den Rathichluß Gottes, wie er ihn den Bropheten verfundigt bat; Johannes foll nun abermals weiffagen über Bolfer u. f. m. : fomit ericheint feine Beiffagung als Fortfetung der altteftamentlichen. - Der Inhalt des 10. c. ift fonach fein gemeiffagtes Ereignig aus der Rirden , oder Endgeschichte, fordern foll den Geber gewiß machen, daß jest die Erfüllung des Geheimnißes Gottes ihren Anfang nimmt.

b) Das Gesicht bon ber Gemeinbe bes Herrn in Zerusalem und bie zwei Zeugen c. 11, 1—14.

Bor ber Bollendung bes Geheimniffes Gottes erfährt ber Ceher in Beziehung auf die Gemeinde Chrifti, daß ber Ausbaut bes Saufes Gottes zwar fortschreitet und der Gemeinde die Erhaltung jugefagt wird, - bag aber andererfeits die Bedrängnig ber Gemeinde auf's Söchste steigen muß, bevor fie ihr Ende erreicht. Das Gesicht steht also in nächster Beziehung zur Vollendung bes Geheimniffes Gottes in ber 7. Posaune. Es beginnt mit bem Befehl einer symbolischen Handlung (v. 1 u. 2), an welche fich eine birecte Wortweiffagung Chrifti (v. 3-10) anschließt. Diefe Weiffagung, welche auf bas Ganze bas rechte Licht wirft, geht in eine Bifion über, und ber Geher fährt fort zu berichten (v. 11-13). Nur einfache Rede haben wir hier und nicht bunkele Bilber; Alles macht barum ben Ginbrud, daß es fich, wie Sofmann richtig fagt, "um Rundgebung bes eigentlichen Berlauf's endgeschichtlicher Thatfachen handelt, und nicht um Berfinnbildlichung allgemeiner Wahrheiten." Außerdem aber schließt schon die Stellung des Gesichts vor der letten Posaune, jede andere, als die eschatologische Deutung aus.

#### 1) Die Tempelmeffung v. 1 u. 2.

Dem Johannes wird ein Megrohr gegeben und befohlen ben Tempel und den Brandopferaltor und die dort Anbetenden zu messen. Den änßern Vorhof aber soll er hinauswersen und nicht messen, weil er den Völkern Preis gegeben ist, welche die heilige Stadt zertreten werden 42 Monate.

Echon aus dem Gegensaße zum expádlew ist klar, daß das untgest hier in dem Sinn von "abgrenzen" steht. Bas also innershalb der Messungslinie liegt, soll erhalten und bewahrt bleiben, während das außerhalb Liegende der Zertretung Preis gegeben ist. Sonach erstreckt sich die Zertretung auf die heilige Stadt und die äußern Borhöse des Tempels. Daß der Tempel, als Haus Gottes, auch die Gemeinde des Herrn bezeichnet, ist gewiß; es ist ja ohnehin vom Anbeten die Rede. Unter der heiligen Stadt kann nur Jerussalem gemeint sein; darin sind alle Ausleger einig, obgleich manche hernach die Stadt allegorisch umdeuten. Erst die Erklärung von

v. 8 entscheidet über die Deutung der Stadt. 3m Busammenbange mit der Frage, wie weit fich die Meffungslinie erftrede, berricht eine Differeng über das Berftandnig des Altars. Bir verfteben unter demfelben den Brandopferaltar, der im innern Borhofe ftand, in meldem fich die Gemeinde versammelte (fo Bitringa, Bengel, Bullig, Sofmann u. b. D. - gegen de Bette, Dufterdied und Gbrard, Die an den goldnen Rauchaltar denfen). Da von Unbetenden Die Rede ift, fo entspricht die erfte Borftellung beffer ber Birflichfeit. Es ift alfo eine anbetende Gemeinde vorhanden und ein Tempel, mas man aber nicht fo außerlich zu verstehen bat, als fei die Gemeinde auf den Tempelraum beschränft. Reben diefer Gemeinde fteben die Egen und aus ber gottwidrigen Stellung der abgefallenen Bölferwelt (9, 20 u. 21) ift flar, daß die Gemeinde von Diefer bedrangt ift. Die Gegenfate find gespannt und ein Rampf auf Leben und Tod ift zu erwarten. Die Borte: fle merden die Stadt gertreten, erinnern an Luc. 21, 24. Benn Johannes gefagt wird, daß die Stadt noch 42 Monate ger= treten werden foll, fo ift flar, daß die xaigod rav &9vav noch nicht abgelaufen find. Db fie mit den 42 Monaten fchliegen, ift eine Frage, die von der Erflarung der Bablen abhangt, auf die mir fpater gurudtommen und die zu den ichwierigften gebort. Jedenfalls faffen wir die Bahl nicht schematisch, oder als bloge Signatur (gegen Dufterdied u. Bengstenberg) - auch nicht als identisch mit den Zeiten der Beiden von der gangen firchenhiftorifchen Zeit (gegen be Bette und Auberlen, auch gegen Ebrard, obgleich er die Sache anders motivirt), fondern eigentlich (fo Bengel, Baulus, Sofmann u. A.).

### naniakarayada (gr. 2) Die Bortweiffagung v. 3-10.

Der Herr will seinen zwei Zeugen geben, daß sie weissagen 1260 Tage, angethan mit Säcken (also als Bußprediger). Diese sind die zwei Delbäume und die zwei Leuchter, welche stehen vor dem Herrn der Erde (v. 3 n. 4). Wenn Jemand sie verletzen will, so geht Feuer aus ihrem Munde und verzehrt ihre Feinde. Wer sie verletzen will, soll auf dieselbe Weise getödtet werden. Sie haben Macht den Himmel zu schließen, daß es nicht regnet in den Tagen ihrer Weissagung und Macht, das Wasser zu wandeln in Blut und die Erde zu schlagen mit allerlei Plage (v. 5 n. 6).

In ihrer fritischen und bedrängten Lage erfährt die Gemeinde burch zwei Zeugen, die v. 10 Propheten genannt werden, besondere Stärkung und Kräftigung vom herrn. Ausdrücklich nennt er sie

feine Bengen, fagt aber nicht, daß er fie fenden, fondern nur daß er fie in der Gemeinde haben mird. Es ift (barauf meift auch der Artifel) von wirklichen, gufunftigen Berfonen die Rede (fo Bengel, Sofmann u. U.) nicht aber von blog idealen Berfonen, oder vom Beugenthum überhaupt (gegen Bengftenberg). Sind aber Die zwei Zeugen feine Sinnbilder von Berfonen, fo find fie noch weniger Ginnbilder von Botengen, wie Gefet und Evangelium (gegen Ebrard u. A.). Derartige allegorische Erflärungen verwickeln fich in unlösbare Biderfpruche mit dem, mas v. 7-13 von Diefen Bengen gefagt wird. - Gie find Bugprediger und erinnern an den Taufer Johannes, wie fie denn auch Borlaufer Des fommenden herrn find. In Beziehung auf die Gemeinde find fie gmei Delbaume und zwei Leuchter. (Daß bier eine freie Unwendung von Sacharja 4 vorliegt, geben alle Ausleger gu. Es fragt fich nur bei der Grundftelle, ob dort Jofua und Gerubabel gemeint find (fo die Meiften) oder Saggai und Cacharja (fo Sofmann, Baulus und jum Theil auch Bengelt. Bir entscheiden uns fur die lettere Anficht; denn diefe zwei Zeugen find fur den Ausbau des Saufes Gottes in der Lettzeit taffelbe, mas Saggai und Cacharja fur den Tempelbau zu ihrer Zeit maren. Darin liegt der Bergleichungspunft.) Die Zeugen find Trager des Geiftes (Delbaume) und des Licht's (Leuchter) und vertreten die Cache des Berrn gegenüber der abgefallenen Belt. Ihre Thaten erinnern an die Thaten des Mojes und Glias (vergl. Exod. 7. 2. Reg. 1 und 1. Reg. 17); ja der feindseligen Belt gegenüber ermeifen fie fich ebenfo als munderfraftige Propheten, mie jene dem Pharao, dem abgefallenen Bolfe und den Baalsprieftern gegenüber. Dag ber Apocalyptifer fich bas mirfliche Biedererscheinen Des Mojes und Glias gedacht und daß der Mund derfelben bier als wirflicher Feuerschlund dargestellt fei, ift übertreibende Buchftabelei, die doch nur dazu dienen foll das Bange wieder idealiftisch zu verflüchtigen (gegen Dufterdied). Ebenfowenig fann bas Befagte auf Die geiftliche Birfung des Gefetes und Evangeliums gedeutet merden (gegen Cbrard). Die Beugen bier erweifen fich vielmehr in ihrem Rampfe ne gegen die Belt gang ahnlicher Weise durch Bunder als Gottes Zeugen, wie jene alttestamentlichen Propheten. Dag ihre bier berichteten Thaten an die ersten Posaunengerichte erinnern, ift von vielen Muslegern bemerft. Ueber ben Bufammenhang berfelben mit jenen magen wir indeffen nichts zu bestimmen. Die Zeit ihrer Birffamkeit ift auf 1260 Tage angegeben, welche Zeitbestimmung mit den 42 Dos naten nicht bloß gleichlang, fondern völlig identisch ift. Gie wirfen in derfelben Beit, da Serufalem gertreten ift.

Wenn sie aber ihr Zeugniß vollendet haben werden, so wird das Thier, welches aussteigt aus dem Abgrunde, mit ihnen Krieg führen und sie tödten (v. 7). Und ihre Leichname werden liegen auf der Straße der großen Stadt, welche geistlich Sodom und Aegypten heißt, wo auch ihr Herr gekreuzigt ist (v. 8). Es werden Biele aus allen Bölkern die Leichname derfelben sehen 3½ Tage und sie nicht begraben lassen. Und werden sich über sie freuen die Bewohner der Erde (d. h. die Kinder dieser Welt) und judeln und sich gegenseitig beschenken, weil diese zwei Propheten gequält haben die Kinder der Welt (v. 9 u. 10).

Wenn es v. 7 heißt: das Thier werde nach Bollendung des Bengniffes, alfo doch erft am Ende der 1260 Tage die Beugen befriegen und todten, fo icheint die Unnahme, der Rampf Diefer Beugen babe von Anfang an dem Thiere gegolten, nicht aus dem Texte begrundet und mohl nur durch die Auffaffung der Bablen veranlagt (gegen Sofmann, Schftb. II, 2. 689 und Luthardt, Inh. d. proph. Borts G. 12). Der Angriff des Thier's beginnt erft nach vollendetem Zeugniß. In ihrem bisherigen Zeugniß der Welt gegenüber find fie unverlegbar gemejen. Dem Thiere gegenüber aber erliegen fie und durch den Zod der Zengen nimmt der Rampf fur die Gemeinde einen ungludlichen Ausgang, der ibre Drangial auf's bochfte fteigert. Best ift fie aller menschlichen Stugen beraubt, und im Glauben ausschließlich an des herrn Gnade gewiesen. Die Macht berselben wird auch, wie der weitere Berlauf des Gefichtes zeigt, berrlich an ihr offenbart (v. 11-13). Der Gefichtspunft, unter melden diefe Episode fallt, muß übrigens gum Berftandniß des Bangen ftete feftgehalten werden. Es handelt fich nämlich hier um die Gemeinde. Daher wird denn von dem Thier hier nichts weiter gesagt, fondern Die Wirksamfeit beffelben erft fpater c. 13 u. 17 beschrieben. Mur das wird geschildert, was fich mit den Zeugen begiebt und welche Foigen das fur die Gemeinde bat. Darauf aber tritt mit ber 7. Bofaune bas Ende ein. Daraus indeffen folgt feinesmegs, daß die Drangfal der Gemeinde und die herrschaft des Thiers gleich nach bem v. 11-13 Berichteten ihr Ende haben. Bielmehr richtet das Thier erft nach feinem Siege über Die Beugen die Greuel ber Berwuftung auf (Dan. 9, 27. Matth. 24, 15), und fur die Gemeinde tritt erft fpater die Zeit der Flucht (Matth. 24, 16) und großen Drangfal ein. Darauf geht aber unfer Beficht nicht ein, fondern schließt mit der 7. Posaune. - Es ift übrigens bier abnlich wie in

TARTU ÜLIKOOLI

bem Gefichte von den Siegeln. Dort folgt auch das 7. Siegel, ber Beit nach nicht unmittelbar auf die Begebniffe der Episode c. 7, fondern erft nach Erfüllung des im 6. Giegel Geweiffagten. -Beben wir nun auf das Gingelne naber ein. Dag unter dem Thier aus dem Abgrunde der perfonliche Untichrift, der Menich der Gunde Der avouog, in welchem das Geheimnig der Bosheit offenbar ift (2. Theff. 2), ju verfteben fei, mird von der Mehrzahl der Ausleger anerkannt. Allerdings ift bisber in der Apocalppfe von ibm nicht Die Rede gewesen; Johannes fieht auch noch nicht das Thier felbft, fondern es wird ihm nur mitgetheilt, mas das Thier thun werde. Aber aus Dan. 7 fonnte er in Diefer Bezeichnung den letten Reind Des Bolfes Gottes und den letten Beltherricher erfennen. Naber beftimmt wird das Thier durch den Bufat : auffteigend aus dem Abgrunde. Diefen Ausdrud vermag ich nur von feiner damonischen Bosheit zu versteben, weil nämlich der κράτος έγων της άβύσσου ibm feine Rraft und Macht giebt (13, 5 vgl. Bengel, Auberlen u. 21.). In feiner Beise Dagegen bin ich im Stande Das Thier aus dem Abgrunde für den vom Teufel wiedererweckten Untiochus zu balten (gegen Sofmann). Go scharffinnig Sofmann feine Unficht aus 2. Theff. 2 und Apoc. 17, 8 ff. auch zu begrunden fucht, - mir hat es nicht gelingen wollen mich von der exegetischen Richtigkeit feiner Beweisführung zu überzeugen. Eine Auseinandersetzung über 2. Theff. 2 gebort nicht bierber. Auf Apoc. 17, 8 ff., welche Stelle noch am meisten für feine Auffassung spricht, fommen wir fpater. In Bezug auf unfere Stelle aber ift's jedenfalls zu viel behauptet, wenn Bofmann fagt, Johannes und feine Lefer batten Die Bezeichnung ลิขลβลถึงอง อิน ปกร สิติของออง nur unter der Boraussetzung verfteben fonnen, daß fie den letten Feind als einen vom Tode Biedererftan-Denen erwarteten. Der Ausdruck ift vielmehr, zumal wenn fie in bem Thier den Untichrift erkannten, icon durch den Gegenfat jum καταβαινών έχ του οδοανόν, vollfommen verständlich. Die dogmati= fchen Bedenfen gegen die Möglichfeit einer Macht Gatans gur Er= medung eines Todten famen freilich nicht in Betracht, wenn die egegetischen Grunde zwingend maren. Das mogen fie fur Sofmann fein, fur uns find fie's nicht. Coviel ift gewiß: fonft redet die Schrift nirgends von einer Macht Satans Todte zu erweden. Benn Sof= mann auf Teufelswunder wie Exod. 7, 14. Apoc. 13, 15 verweiset, fo fallt's uns nicht ein, Diefe fpiritualiftifch umgudeuten, aber zwischen folden Lugenwundern und der Auferweckung eines Menschen bleibt ein gewaltiger Unterschied. - Beiter beift es v. 8: Die Leichname Der Beugen liegen auf der Strafe der großen Stadt u. f. m. Die Stadt

wird, wie ichon Bengel richtig bemerfte, in doppelter Beziehung bezeichnet; geiftlich, d. b. ihrem Befen nach, als Codom und Megnyten; biftorifch, ale die, wo Chriftus gefreuzigt ift. Es fann alfo unter der Stadt nur Jerusalem gemeint fein, das durch feine Reindschaft mider Chriftum ju einer Statte des Bericht's und der Greuel ges . worden ift. - Cammtliche allegorischen Umdeutungen fommen mit dem Texte nicht gurecht. Bengftenberg verfteht unter der großen Stadt die entartete Rirche, welche ju jeder Beit die mabren Beugen Christi tödtet und denkt zu dem Esravowen nochmals das averparixus bingu. Ebrard erflart die große Stadt fur die gabllofe Belt, bezieht das όπου nicht auf πόλεως, fondern auf Σόδομα και Αίγυπτος und findet in dem Tode der Zeugen, daß Gefet und Evangelium mund, todt gemacht find. Das ift Alles textwidrig; Die Stadt ift Jerus falem. Run aber fragt fich's weiter : ift von Berufalem bor feiner Berftorung durch die Romer die Rede (fo de Bette und Dufterdied) oder ift das Berufalem der Lettzeit gemeint fo Bengel, Sofmann u. A.). Die erstgenannte Auffaffung bezieht das ganze Beficht auf Berufalems Berftorung durch die Romer und halt daffelbe fur eine patriotische Phantafie, welche im Widerspruch mit der Beiffagung Chrifti und der Geschichte, den Tempel fteben bleiben lagt. Abgeseben aber von der mabricheinlich fpatern Abfaffung der Apocalppfe unter Domitian, vertragen fich folche Biderfpruche nicht mit dem Begriffe Des Bortes Gottes. Bir fonnen darum nur an das Jerufalem der letten Zeit benten, woselbst wir als Erfüllung der Beiffagungen der Bropheten, eine Gemeinde Gottes, alfo eine ifraelitische Chriftengemeinde finden. Auch die Anbetenden bier find im Befentlichen identisch mit den Berfiegelten c. 7, fo wie das Meffen des Tempels (v. 1 u. 2) der Berfiegelung dort entspricht. Trop der großen Drangfal foll die Gemeinde ihrer Erhaltung gewiß bleiben. Darin geben wir Bofmann unbedingt Recht, wenn wir auch, wie fcon ju c. 7 bemerft, feine Unficht von diefer Ifraelsgemeinde als der einzig die Parufie erlebenden nicht theilen. — Was endlich die Stellung der getodteten Beugen anlangt, fo zeigt fich in dem Spott und der Freude der Belt über ihren Jod die Bedeutung berfelben. Ihr Bort und Bert ift der Belt jum Gericht gewesen. Darum find die Belt= finder voll Jubels und traumen zugleich von der Glückfeligkeit unter der Herrschaft des Untichrift. Die Gache aber nimmt nach 31/2 Tagen, welche eigentlich zu verstehen find, eine andere Wendung. Das berichtet uns

#### sed pundsige Bergelle vellen 3)n bie Bifiom dv. 11-14. one E nodd sin Grien

Nach 3½ Tagen kam Lebens-Geist von Gott in die getödteten Zeugen. Sie stellten sich auf ihre Füße und die, welche das sahen, befiel eine große Furcht. Johannes aber hörte eine Stimme vom Himmel, welche ihnen zurief: steiget hierher herauf. Und sie stiegen herauf zum Himmel in einer Wolke und es sahen sie ihre Feinde (v. 11 u. 12). In derselben Stunde erfolgt ein Erdbeben. Der zehnte Theil der Stadt fällt hin; 7000 Menschen werden getödtet und die Uebrigen werden voll Furcht und geben Gott die Ehre (v. 13). Endlich heißt es: das zweite Wehe ist vergangen, das dritte konunt schnell (nämlich mit der 7. Posaune).

Dag bier Alles eigentlich zu verfteben ift, fann nach unferer bisberigen Erflärung nicht fraglich fein. Die letten Propheten merden durch den herrn vom Tode auferweckt und fabren wie Glias gen himmel. Das geschieht gur Glaubensftarfung der bedrangten Gemeinde. Ueber die Stadt erfolgt ein Gericht, das die Bewohner derfelben dazu führt, fich jum Berrn zu wenden und ihm die Chre au geben (est character conversionis jagt davon Bengel treffend). Damit ift aber meder gefagt, daß die extool und zaroizovreg ent The yne fich befehren (vgl. 9, 20. 21 und Luc. 16, 31), noch daß Die Drangfal der antichriftischen Zeit alsbald ein Ende nimmt. Bon diefer redet das Geficht nur nicht weiter. Gegen Ebrard's Gin= mand, daß nach einem fo eclatanten Ereigniß, wenn man es eigentlich Deutet, der herr nicht mehr fommen fonne, wie ein Dieb, bemerft Sofmann mit Recht, daß der herr den Geinen überhaupt nicht fo fommt (vgt. Luc. 21, 28). Die Senaftenbergiche Allegorese fommt mit dem Texte noch allenfalls zurecht. Nur ift nicht zu versteben, mogu es einer befondern Offenbarung bedurfte, um dem Johannes flar zu machen, daß das Zeugenthum nicht aufhört und alle Gerichte der Rirde Beil bringen. Ebrard dagegen verwickelt fich in offenbare Bideripruche. Benn, wie er meint, der gebnte Theil der Beltmacht untergeht und fich dann die Welt befehrt, fo ift nicht zu begreifen, wie Chrard fpater doch felbst wieder von Der unbefehrten Belt fpricht. Bas die Simmelfahrt von Gefet und Evangelium bedeuten foll, ift vollends unverftandlich. Comit bleibt die eigentliche und gwar eschatologische Erflärung des gangen Gefichtes die einzig textgemäße.

Schließlich noch einige Worte über die apocalpptischen Zeitbesstimmungen. Sie kommen überhaupt viermal vor: zweimal in c. 11 v. 2 u. 3 von der Zertretung der heiligen Stadt und der gleich=

zeitigen Wirksamkeit der Zeugen; ferner c. 12 v. 6 u. 14 von der Flucht des Weibes und seinem Aufenthalt in der Wüste; endlich c. 13, 5 von der Zeit der Herrschaft des Thier's. Die Zeitlänge ist in allen anges führten Stellen dieselbe. Es fragt sich nur, ob die in Rede stehenden Zeiten gleichzeitig verlausen und demnach völlig identisch sind. In der Verwerfung aller symbolischen Deutung und willsührlichen Ausschunng derselben, stimme ich mit Hofmann überein. Ebenso darin, daß diese Zeiten eigentlich zu verstehen und nur aus dem Propheten Daniel zu erklären sind. Im Resultate aber, daß sie alle gleichzeitig und identisch sind, weiche ich von ihm ab und werde dazu durch mein abweichendes Verständniß sowohl des Daniel, als auch der Apocasuppse bestimmt.

Sofmann vergleicht (vgl. Schftb. II, 2. G. 686), binfichtlich bes Umfang's und Inhalt's der apocalyptifchen Beit, Diejenigen Stellen Daniels, wo von Bertretung bes beiligen Bolf's durch den griechischen Feind die Rede ift (Dan. 8, 13. 14 n. 19, 11 u. 12. wogn er noch 11, 31 n. 9, 27 bingugieht). Daraus folgert er gunachft, daß die Zeitbestimmungen in der Apocalppse ebenfo eigentlich ju nehmen find, wie jene im Daniel. Aus 9, 27 gewinne man noch eine andere Bezeichnung bes mit Aufrichtung der Greuel beginnenden und mit dem Untergange des Berftorers endenden Zeitraums. Es fei nämlich die 2. Salfte jener 63. Jahrwoche identisch mit den porbin angeführten Zeitbestimmungen und den Zeiten in Dan. 12, 11 u. 12. Dies erinnere wieder an Dan. 7, 25 mo der Prophet bort, wie lange die Beiligen Gottes in der Sand des legten Feindes fein werden. Comit fei in diefes Zeitmaaß gefaßt die Dauer derjenigen Bedrängniß des heiligen Bolts, welche das eine Mal die lette ift, das andere Mal als die lette erscheint. hofmann find alfo die Beiten des griechischen Teindes und die des letten Feindes in daffelbe Beitmaag gefaßt, und halt er demnach fammtliche apocalyptischen Beiten fur gleichzeitig und identisch, ba fich in ihnen ausschließlich Die 2. Salfte jener einen Danielischen Jahrwoche miederholt. Rach unferer Unficht dagegen gehören die Bahlbestimmungen Dan. 8, 13. 14 u. 12, 11. 12, fo mie die Aufridtung der Berftorungsgreuel c. 11, 31 eigentlich gar nicht oder doch nur insofern hierher, als Untiochus ein Borbild des Antichrift ift und es fich um eigentliche Faffung der Zahlen handelt. Sonft aber find 2300 Abendmorgen, 1290 und 1335 Tage ja nicht einmal an Zeitdauer den apocalyptischen Bahlen gleich. - Rach Sofmann wie derholen fich in den Zeiten des legten Feindes die Zeiten des griechischen Feindes Fracis; mir Dagegen finden in der neutestamentlichen Beiffagung nur eine Bie-

beranknupfung an die altteftamentliche da, unferer Meinung nach, in der Apocalypfe die Beiffagungen Daniels nur wiederaufgenommen werden. In diefer Beziehung tritt uns junachft Dan. 7, 25 entgegen, welche Stelle auch hofmann nicht auf Untiodus, fondern nur auf den letten Weltherricher bezieht. Die dortige Zeitbestimmung (31/2 Beiten) finden wir wieder Apoc. 13, 5. mo die Beit des Thiers auf 42 Monate (31/2 Jahr) angegeben ift. Die andere Stelle im Daniel, die uns die apocalyptifden Bablen aufschließt, findet fich c. 9, 27. In Beziehung auf Die 70 Jahrwochen ftimmen wir weder mit Sofmann der c. 9, 27 wieder auf Untiochus bezieht, noch mit der altfirchlichen Berechnung und der neuerdings von Auberlen gegebenen Begrundung derfelben, fondern halten die Anschanung von Fries (Jahrb. f. deutsche Theol. IV, 2) im Befentlichen fur Die Diefer gufolge geht die eine Sahrwoche unmittelbar der Parufie vorher. Diefe Jahrmoche gerfällt aber dadurch, Dag in ihrer Mitte der lette Feind Die Greuel der Berwuftung aufrichtet, in zwei Salften von 31/2 Zeiten. Diefe eine Woche ift aber zugleich die, wo der Berr feinem Bolfe den Bund ftarft und fein Bolf fammelt, trop der Drangfal. Wir finden nun die erfte Balfte Diefer Boche wieder in Apoc. 11, 2 u. 3. Der Berr frarft feinem Bolfe ben Bund durch wunderfraftige Propheten und erft nach Bollendung ihres Beugniffes (v. 7) tritt der Antidrift auf und todtet fie. Damit beginnt die antichriftische Zeit und die Aufrichtung der Berftorungsgreuel, auf welche übrigens Upoc. 11, Dem Zwede der Biffon gemäß, nicht weiter eingeht. Go lang noch die zwei Zeugen mirten und der Tempel den Anbetenden gebort, find die Grenel nicht aufgerichtet, fo bedrangt auch fonft die Lage der Gemeinde ift. Die eigent= liche antichriftische Beit oder die zweite Salfte der Danielischen Jahrwoche ift geschildert c. 13. Comit find die Zeiten des Thiers 13, 5, eine Biederaufnahme der Beiffagung Dan. 9, 27 u. 7, 25. Da nun aus dem Zusammenhange von Apoc. c. 12 u. 13 flar ift, daß der Buftenaufenthalt des Beibes (12, 6 u. 14) mit den Zeiten Des Thiers gleichzeitig ift, fo ftimmen die Zeiten in Apoc. c. 12 mit der zweiten Galfte der Danielischen Jahrwoche. Comit treffen wir in Beziehung auf die Zeiten in Apoc. 12 u. 13, obgleich wir einen andern Weg gegangen find, im Refultate mit Sofmann aus fammen, weichen aber in Beziehung auf c. 11 von ihm ab, weil wir in der Apocalypfe anch die erfte Salfte der Jahrwoche Daniels wieders finden. Auch Ch. Paulus (Blide in die Offb. G. 213) faßt die Sache abnlich, nur fonnen wir darin nicht mit ibm übereinstimmen, daß er die erfte Salfte der Sahrmoche in das zweite Webe und die

ameite Salfte derselben in das dritte Bebe verlegt, mas mit feiner Unschauung von der Eintheilung unseres Buches zusammenhangt.

#### 6. Die fiebente Posaune oder das dritte Bebe 11, 15-18.

In dem Bisherigen hat Johannes die Entfaltung des Gerichtes Gottes über die abgefallene Welt geschant. Die Welt aber hat sich gegen Gott verstockt und die Bedrängnis der Gemeinde ist dadurch auf's Höchste gesteigert. Jett tritt mit der letzten Posaune das Ende ein. Nach dem Schall der 7. Posaune werden große Stimmen im Himmel laut, welche sprechen: Das Königreich der Welt (die Weltherrschaft) ist Gottes und seines Christus worden und er wird regieren in Ewtzseit (v. 15). Die 24 Aeltesten fallen nieder, beten Gott an und sprechen, wir danken Dir Herr und Gott, der da war und ist, daß Du Deine große Macht an Dich genommen hast und herrschest. Die Völker sind wohl zornig geworden, aber Dein Zorn ist gekommen und die Zeit die Todten zu richten und Lohn zu geben Deinen Knechten, den Propheten und Heiligen, und denen, die Deinen Kamen sürchten und zu verderben die Verderber der Erde (16—18).

Johannes fieht zwar noch nicht das Ende, weder die Biederfunft des herrn, noch das Bericht, aber es wird ihm durch himmlifche Stimmen verfundigt. Denn wenn die Beltherrichaft Gottes und feines Chriftus worden ift (Pfalm 2) fo exiftirt feine Gott mis derftrebende Macht mehr. Satan und fein Reich find gerichtet und es ift vollendet das Beheimniß Gottes, das er den Bropheten fund gethan (10, 7). Der Rebellion der Belt ift ein Ende gemacht und die in feindlichen Sanden befindliche Proving Gottes ift wieder von ihm eingenommen. Der Teufel hatte Chrifto die Reiche der Belt angeboten, fo er niederfalle und ibn anbete, Chriftus aber hatte den fteilen Kreuzesmeg gemablt. Auch auf Diefem Wege muß Die Weltberrichaft fein werden und ibm gufallen. Dafur danft nun der Engelrath Gottes dem, der da war und ift (Loxouerog ift Gloffem). Bom Rommen ift nun nicht mehr die Rede. Er danft dafur, daß Gott die Alleinherrichaft an fich genommen, den Born der Bolter gebrochen und die ewige Bergeltung herbeigeführt hat.

Daß die 7. Pofaune das Ende bringe, wird auch von Hofmann, Sengstenberg und Ebrard anerkannt. Der Text enthält auch durchaus nichts Borläufiges. Die beliebte Annahme einer Prolepsis hangt mit der Verkennung des Gruppenspstems zusammen (gegen Ewald, de Wette, Düsterdieck). Daß es in der Apocalypse auch Stellen giebt, in welchen noch che das Ende da ist, der Sieg gleichs sam im voraus geseiert wird, kann zugegeben werden (vgl. c. 19, 1—10). Hier aber spricht Alles gegen eine derartige Annahme. Wie das 7. Siegel, so sührt vielmehr auch die 7. Posaune zum Ende und die nun folgenden Gruppen bringen eine weitere Explication der Endgeschichte.

# III. Dritter und letter Cyclus. Die eigentliche Endgeschichte c. 11, 19 — 22, 5.

In den beiden vorhergehenden Gesichtschelen ist zwar das Ende schon eingetreten (8, 1 u. 11, 15—18), noch aber hat Joshannes über das Wie desselben nichts geschant. Die Vision setztsch num in neuen Gruppen sort, die wieder dis ans Ende sühren. Die Weissaung wird specieller und der Seher schant nicht blos die der Parusie voraufgehende letzte Zeit, sondern auch die mit der Parusie eintretende Vollendung der Wege Gottes. Es kann aber diese nicht eintreten, bevor das Geheimnis der Gottlosigkeit offendar worden ist. Darum bewegt sich die Endgeschichte um einen Gegensatz und dieser selbst, so wie der Ausgang, den er nimmt, bildet den Inhalt dieses letzten Eychus, zu welchem

C. 11, v. 19 der Uebergang ist. Der Tempel im Himmel öffnet sich, die Bundeslade wird sichtbar im Tempel und es geschehn Blize, Stimmen, Donner und Hagel.

Wie 8, 2—6 sich zu den Posaunen verhält, so 11, 19 zum Folgenden. Es sind theils Zeichen der Macht und Gerichte Gottes, die sich hier darstellen, theils weist die Dessung des Tempels und des Allerheiligsten mit der Bundeslade darauf hin, daß es sich jest um Erfüllung des göttlichen Gnadenwillens handelt. — Biele Ausleger haben sich in die Art, wie die Gegenstände seit c. 4, 1 in den Sehfreis des Johannes fallen, nicht sinden können und an die visionären Dertlichseiten nicht blos allerlei Consequenzen geknüpst, sondern sogar das ganze Buch darnach eingetheilt (so Ebrard und neuerdings Brandt). Das ist aber ohne Grund. Die Seene der Biston ist wohl von Ansang an in dem himmlischen Tempel, welcher das Ur-

Thron, der über der Bundeslade zu denken ist, darauf den einen Altar 6, 9 — darauf beide Altäre 8, 2—5 und jest erst endlich öffnet sich der ganze Tempel und er sieht die Bundeslade. Im Folgenden bleibt die Borstellung des Tempels vorherrschend. — Der Seher soll aus dem, was er 11, 19 hört und schaut, entnehmen, daß es sich um große Dinge und um eine Entscheidung Gottes handelt.

Erste Gruppe des dritten Cyclus. Gesammtbild des Gegenssates zwischen dem Reiche Christi und dem Reiche der Welt. — Ueberwindung des Gegensates durch Gericht c. 12, 1—14, 20. (Vierte Gruppe des Ganzen.)

Benn wir unfre Gruppen ein Gesammtbild nannten, fo baben wir damit andeuten wollen, daß wir ein Gemalde in großen Um= riffen und feine Detgilmalerei vor uns haben. Das Bort der Beisfagung greift zum Berftandniß bes bier vorliegenden Begenfages in die Unfange deffelben gurud, bat aber bennoch nur das Riel im Muge. Indem es aber das Biel der Entwickelungen zeigt, wirft es auch ein Licht auf das, mas dem Biele voraufgeht. Darin liegt feine Bedeutung fur alle Zeiten. Doch bat die Auslegung fich mit Diefer nicht zu befaffen, fondern ausschließlich das Bort felbft zu erflaren. In unserer gangen Gruppe nun herricht vom Anfang bis jum Ende der genaufte Zusammenhang. Es ift ein Bild, ein Ganges, mas uns vorgehalten wird und zu diefem bildet c. 12 den Gin= gang oder die Grundlegung. Es führt uns auf den Ursprung des Begenfages zwifchen Chrifti Reich und der Belt Reich gurud und Diefer ftellt fich als der Gegenfat zwischen Chriftus, dem Beibesfamen und der alten Schlange heraus. In feiner irdifden Erfcheinung offenbart fich derfelbe Gegenfat als der zwifden dem Reiche des Thiers (c. 13) und der Gemeinde des herrn auf dem Berge Bion (14, 1-5), Diefe beiden Reiche in ihrer letten Ausgestaltung fonnen neben eine ander nicht befteben. Es muß eine Entscheidung eintreten. Dieje erfolgt auch (nach Berichtsverfundigungen 14, 6-13) durch das Gericht und wird unter dem Bilbe der Ernte und der Lefe nebft Relterung dem Geber vorgehalten (14, 14-20). Diefer innere Bufam= menhang, durch welchen unsere Gruppe auch in formaler Beziehung ein vollendetes Ganges ift, muß zum Berftandnig derfelben ftets feftgehalten merden. - Abgesehen aber davon bietet namentlich das 12. Cap. viel Schwierigfeiten dar, und mir gefteben offen, daß die bisherige Auslegung nicht im Stande gewesen ift uns zur vollen Rlarheit über daffelbe zu verhelfen. Namentlich bietet uns das Gesicht v. 7—12 einen dunkeln Bunkt, besonders in Beziehung auf den Zusammenhang mit dem Borhergehenden und Nachfolgenden. Bei der großen Sicherheit, mit der die Austeger ihre freilich sehr abweichenden Ansichten vortragen, muß Berk. dieses natürlich die Schuld solcher Unklarheit bei sich selbst suchen. Das ändert aber in der Sache nichts und muß er daher die Nachsicht der Leser in Ansspruch nehmen, falls ihnen die Art, wie hier der Bersuch gemacht ist die Schwierigkeit zu lösen, nicht genügt.

#### 1. Das Beib und der Drache c. 12, 1-17.

## a) Die Gegenfatze an fich v. 1-6.

Ein großes Zeichen wird im Himmel gesehen; ein Weib, bekleidet mit der Sonne und der Mond ist unter ihren Füßen und
ein Kranz von zwölf Sternen auf ihrem Haupte (v. 1). Und sie
ist schwanger und schreit in Kindesnöthen, da sie gepeinigt ist, um
zu gebären (v. 2).

Sowohl das Beib (v. 1) als der Drache (v. 3) werden dem Seber als ein Zeichen im Simmel vorgestellt, mabrend boch, mas von dem Beibe v. 2 und bem Drachen v. 4 geschaut wird, auf Erden geschieht. Dies muß beachtet werden, fonft entfteht Migverftand. Equecov bedeutet nicht blos " Sinnbild ", etwa damit 30= hannes verftebe, daß fein gewöhnliches Beib gemeint fei (gegen Sengftenberg, Ebrard u. A.), fondern eine bedeutsame Er-Scheinung (fo Bengel, de Bette und A.). Chenfo foll er dogaro nicht blos "die Schaubuhne" bezeichnen, mas, da Johannes feit 4, 2, im Geifte fich im Simmel befand, jedenfalls eine unnuge Notiz ware (gegen Bengftenberg, de Bette u. U.), fondern es foll damit gefagt fein, wie das Beib, befleidet mit dem Schmude des Simmels, und der Drache, geschmudt mit den Zeichen irdischer Macht, ihrem Befen nach im Simmel angesehn werden, als Machte nämlich die gottgefällig, und gottwidrig find (fo Auberlen). Bunächst wird dem Johannes das Totalbild des Beibes vorgestellt, wie fie an fich ift und wie fie fein wird, wenn fie erft Alles durchgemacht hat, was im Folgenden von ihr geschant wird (v. 1). Er fieht gunächst das Biel - und darauf erft den Weg, auf welchem fie gum Biele gelangt. "Mit Diefem Zierrath, fagt Bengel, wird fie erft gu feben fein, wenn fie aus der Bufte beraustreten wird." Somit ift das

Beib in Diefer Berrlichfeit eine eschatologische Geftalt. Fragen wir anach der Deutung des Beibes, fo fann, nach dem Sprachgebrauche Der Schrift, welche das Berhaltniß Gottes ju feiner Gemeinde als Das Urbild des ebelichen und brautlichen Berhaltniffes auffaßt, (vergl. instar omnium nur Ephef. 5, 25 ff.) es nicht zweifelhaft fein, daß unter dem Beibe die Gemeinde des Berrn gemeint und gu verfteben fei. Es fragt fich nur: in welcher naberen Beftimmtheit? Begen die bei den altern Auslegern fich findende Deutung des Beibes auf Die driftliche Rirde folechthin, macht Sofmann mit Recht geltend, daß diefe Chriftum nicht geboren habe. - Andere beftimmen genauer : es ift die eine ungetheilte Gemeinde Gottes, sowohl im alten, als neuen Bunde, die Gemeinde in ihrer Allgemeinheit, nicht in diefer oder jener Epoche der Entwickelung. (Go Auberlen Dan. u. Offenb. Joh. pag. 280 und 281 - abnlich ichon Bengften= berg.) Abgefeben aber auch davon, daß bei diefer etwas abstracten Raffung des Beibes, Die eschatologische Beziehung beffelben gang gurudtritt, fo fommt doch auch Auberlen im Laufe der Erflarung bes 12. Cap. immer wieder nur auf die driftliche Rirche gurudt. 3a felbst dieser Begriff verliert seine concrete Bestimmtheit, da bei ihm fpater das Beib nur Die unfichtbare Rirche fein foll (cf. a. a. D. Geite 315 und 323). Andere Ausleger deuten das Beib auf Gfrael (fo Sofmann, Ebrard, Dufterdied u. A.). Aber auch hier fommt es auf nabere Bestimmungen an und nur die hofmanniche Auffaffung empfiehlt fich durch Rlarbeit und innern Zusammenhang. Nach ibm ift das Beib die eine ifraelitische Seilsgemeinde, die Chriftum geboren, welchen Satan vernichten wollte. Bor der Wiederfunft Chrifti wird fie als bemährte Gemeinde (mas ihm aus v. 7-12 hervorgeht) von Satan verfolat, von Gott aber in der Zeit der antichriftischen Drang= fal geborgen und zur Parufie erhalten, mahrend die Beidenchriften 200 Noi v. 17) Berfolgung und Tod leiden. Rach Sofmann alfo ift das Beib die Ifraelsgemeinde der Lettzeit - in welche schließlich Die Rirche Chrifti binubergerettet wird. Die Bergung in Der Bufte entspricht ihm der Berfiegelung c. 7 und der Tempelmeffung c. 11. Es fann bier nicht der Ort fein gegen die Unschauung Sofmanns, daß die Gefdichte der Rirche in eine Gefdichte Ifraels ausläuft, da I Frael alleinige Statte der Beilsverwirklichung fei, fich ausführlich auszulaffen. Bir fonnen, nach unferm Berftandniß der Schrift, ihr nicht beiftimmen (Gal. 3, 28 Ephef. 2, 11-22). Wir finden fie auch nicht in der Apocalypse begrundet, wie wir bereits zu c. 7 gefagt. Schon die Berheißung an Philadelphia 3, 10 fpricht dagegen, da der große πειρασμός identisch ift mit der θλίψις μεγάλη cf. Matth. 24,

großen brudfirt

21-24. Johannes hat in vereinzelten Einbliden in Die Lettzeit fowohl die Erhaltung der Endoyn aus der Beidenfirche (3, 10), - als auch des befehrten Ffrael (7, 1-8 u. c. 11) erfahren. In unferer Biffon schaut er die Rirche der letten Zeit, wie fie aus der exloyn Der Beidenfirche und des befehrten Ifrael besteht und bestimmt ift Die Baruffe zu erleben, mohrend noch Ungablige ber Glaubigen in der antichriftischen Drangfal dabinfterben. Go fagt fcon Bengel: "das Beib ift die Gemeinde, wie fie von Ifrael ausgeht und ausgebreitet wird u. f. w. - wie fie aber noch ansehnlicher werden wird, wenn die naturlichen Zweige wieder eingepfropfet find. Ifrael ift tie Burgel. Mit der Krone von 12 Sternen wird das Beib zu feben fein, wenn Ifrael fich zu Chrifto befehrt bat". - Dag Fraels Befehrung für Die Geschichte des Reiches Gottes von größter Bedeutung ift, fteht nach Rom. 11 fest. Das aber vermögen wir den Borten des Apostels no nicht zu entnehmen, daß bei der Wiedereinpfropfung der natürlichen Zweige alle früher eingepfropften Zweige des wilden Delbaumes abgehauen werden. Das Beib mit der Sternenfrone ift alfo die Gemeinde der Lettzeit in dem obenangegebenen Sinne und identisch mit dem Beibe, das fich zur Sochzeit bereitet hat (c. 19, 6-10). Bie Frael der Ausgangspunct für das Seil ift (v. 2) - fo auch Ifraels Aufnahme in den Leib Chrifti der Endpunft der firchlichen Entwickes lung. Diesen fieht Johannes zuerft als ein onuegor er zw odoarw (v. 1) - und darauf erft den Weg der dabin führt. Das ift unfer Berftandniß der Sache. - Bas die Beschreibung des Beibes anlangt, fo erscheint fie als Tragerin des Lichts schlechthin. Die gange Bracht des himmels dient ihr zum Schmude. Die Sonne ift, wie ein wallendes Flammenmeer (Bullig) ihr Gewand, der Mond ift unter ihren Gugen, die Sterne gieren ihr Saupt. Dabei ift ftebn gu bleiben (de Bette, Dufterdied, Sofmann). Gine symbolische Deutung der einzelnen Embleme erscheint uns willfürlich. Dur in der Rahl der Sterne liegt eine symbolische Beziehung auf die 12 Stamme Ifraels und die 12 Apostel; - fie find der Grund, auf welchen das Saus Gottes gebaut ift. Darum fteben auch die Ramen der Apostel auf den Gründen des neuen Zerusalems (Apoc. 21, 14) welches das Beib in der Bollendung ift (fo auch Auberlen). Wenn Bengel bemerft: Die Sterne find auf dem Saupt, darum ift das Beib nicht das Bolf Ifrael felbft, fo haben wir nichts dagegen, wollen aber darauf fein Gewicht legen. - Nachdem nun das Totalbild des Beibes dem Seber vorgehalten ift, zerlegt es fich in feine Momente. Er fiebt, was fich mit dem Beibe auf Erden erft begeben muß, bevor fle gu Diefer Berrlichfeit gelangt. v. 2 fieht er Die Tochter Bion in Rindesnöthen; d. h. die alttestamentliche Gemeinde, welche den Messias gebären soll (cf. Micha 4, 9 u. 10, 5, 2 Jes. 66, 7—9. Daß eine Anspielung auf Maria vorliegt, fann zugegeben werden, wie anch eine ähnliche auf die Anschläge des Herodes in v. 4 hervortritt; mehr aber ist darin nicht zu suchen. Damit leugnen wir nicht, daß in der Maria das Israel nach dem Geist seine Repräsentation sindet; sie ist, wie Delissch sehr schon sagt, "der Erstlingssproß der neutestamentlichen Gemeinde; als sie ihr glaubensgehorsames yévotto sprach, nehmen Christus und seine Gemeinde zugleich ihren Ausang."

Und ein anderes Zeichen ward gesehen im Himmel; siehe ein großer fenerrother Drache, welcher sieben Häupter und zehn Hörner hatte und auf den Häuptern Diademe (v. 3). Und sein Schwanz fegt weg ein Drittheil der Sterne des Himmels und warf sie auf die Erde (4 a.).

Dag der Drache der Satan felbft ift, wird aus v. 9 flar. Auch er erscheint als onuecov und zwar als gottmiderstrebende Macht. Benn er dieselben Embleme tragt, wie fein Berfzeug, das Thier (c. 13), fo ift icon damit ausgesprochen, daß er der Berricher ift über alle gottwidrige Beltmacht und deren Trager. Er ift die urbildliche Erscheinung jener Macht, bas Urthier, wie Auberlen treffend fagt. Um bundigften und flarften aber faßt Sofmann (Schftb. II, 2. G. 698) alles zusammen, wenn er fagt: Der Drache bat 7 Saupter und 10 Sorner und das bezeichnet ibn als Rurften diefer Belt , infofern diefelbe in Reiche gufammengefaßte Bolfermelt ift. Denn fieben ift die Bahl der gottgeordneten Mannigfaltigfeit und gebn die Bahl der menschlichen Mannigfaltigfeit, das gefronte Saupt ift das Bild der Berrichaft, das forn Ginnbild des Mittels der Machtubung. Satan umfaßt alfo die gange von Gott geordnete Mannigfaltigfeit der Machtgeftaltungen und die gange der Menschheit gegebene Mannigfaltigfeit von Mitteln der Machtubung in fich gufammen." Jede Specialdeutung der Sanpter und Gorner ift bier ausjufchließen (gegen Dufterdied). Die Borner find auf einem Saupte zu denfen (fo Bengel, Emald u. A. gegen Dufterdied). Bas das Niederwerfen der Sterne anlangt, fo fcheint uns darunter fein Einzelfactum gemeint zu fein. Bielmehr gehört das zur fymboli= fchen Darftellung (fo Ewald und Dufterdied) und foll den Draden als eine Macht im Simmel bezeichnen (fo Sofm. Beiffag. n. Erf.). Die Deutung der Sterne auf Lehrer (fo Bengel) oder Berricher (fo Bengftenberg) oder auf den Kall der Engel (fo fcon Bictorin und Brimafius und Cbrard) muffen wir gang abweifen.

Und ber Drache stand vor dem Weibe, welches gebären wollte, damit er, wenn sie würde geboren haben, ihr Kind verschlinge (4<sup>b.</sup>). Und sie gebar einen männlichen Sohn, welcher alle Bölfer weiden wird mit eisernem Scepter, — und das Kind wurde hinweggerafft (entrückt) zu Gott und seinem Thron (v. 5). Und das Weib sloh in die Wüste, wo sie daselbst einen von Gott bereiteten Ort hat, damit man sie dort ernähre 1260 Tage.

Auf den Cohn des Beibes bat es der Drache abgeseben. Den will er verschlingen, weil er bem Fürften Diefer Belt feine Berrichaft entziehen foll. Der Gobn ift der Stärfere, der über den Starfen fommen foll (Luc. 11, 22). Daß unter dem manulichen Cohne nur der mabre Beibessame, also unser Berr Jesus Chriftus gemeint fein fann, darüber ift die Mehrzahl der neuern Ausleger einig (de 28 ette, Sofmann, Bengftenberg, Ebrard, Auberlen, Dufterdied u. 21.) Alle allegorifd-myftischen Deutungen, - fei es auf ein gefchichtliches, oder eschatologisches Ereignig, oder auf einen Buftand der Gemeinde (gegen Ch. Baulus, Florte u. A.) balten mir für falich. Doch ift zu beachten, daß es fich in der Bifion nur darum handelt, den Sag Satans gegen das Beib zu motiviren. Beil feine Unftrengungen gegen den Meffias, welcher die Bolfer beberrichen foll (Bialm 2) vergeblich find, wendet er fich gegen das Beib. Bei der Geburt icon beginnt die Rachftellung Satans. Die Entrudung auf den Thron Gottes aber erweift den Menfchenfohn als Cobn des lebendigen Gottes und als Sieger über Satan. Was nun die Alucht des Beibes und ihre Ernährung in der Bufte anlangt (v. 6), fo lefen wir, mit geringer Modification im Ausdruck, v. 14 gan; basfelbe. Mur vorgreifend wird hier dem Geber gezeigt, mas aus bem Beibe wird; denn er foll v. 7-12 ingwischen etwas Renes schauen. Mithin erfolgt die Alucht erft nach dem, mas v. 7 - 12 berichtet wird und die Erflärung unferes v. gehort alfo gu v. 14. (Go auch de Bette, Dufterdied, Sofmann, Anberlen, Bengftenberg u. 21.) ').

<sup>1)</sup> Rur Ebrard hat, nach bem Borgange ätterer Ausleger, eine boppelte Flucht unterschieden. Damit soll eine Schwierigkeit gehoben werden, die im 12. Cap. vorliegt, insofern nämlich bort ein plötzlicher Uebergang gemacht werden muß von der Zeit der himmelsahrt in die Letzzeit. Nach Ebrards Auffassung scheint Alles vortrefstich zu passen. Das Weib, das v. 6 in die Wüste flieht, ist ihm das Bolt in seiner Zerstreuung — und die 1260 Tage bedeuten ihm die sirchenhistorische Zeit. Am Ende derselben bekehrt sich Israel (so wird v. 7—12 gedeutet). Darauf versolgt der Drache die bekehrte Zsaelsgemeinde der Letzzeit und diese wird wieder gedorgen in der Wüste. Die 3½ Zeiten v. 14 sind ihm die Zeit der antichristischen Drangsal. So

b) Der Kampf Michaels mit bem Drachen und ber Sturz bes Letzteren aus bem himmel v. 7—12.

Gin gang neues Bild entfaltet fich bor bem Auge bes Gehers. Gin Rrieg entsteht im Simmel zwischen bem Engelfürften Michael (Dan. 10) und feinen Engeln und bem Drachen und feinen Engeln. lettere können fich nicht behaupten, ihr Plat wird im Simmel nicht gefunden. Der große Drache, - ber als Schlange, Teufel und Satan genan bezeichnet wird, - wird mit feinen Engeln aus bem Simmel auf die Erde geworfen (v. 7-9). Johannes hört himmli= fche Stimmen biefen Gieg feiern, weil nun bas Beil, bie Rraft, bas Reich und die Gewalt Gottes Chrifti geworben, und ber Unflager ber Brüder hinausgeworfen ift, diefe felbst aber überwunden haben durch das Blut des Lammes und das Wort ihres Zeugniffes (dia cum. Acc. auf Grund, in Folge) und haben ihr Leben nicht lieb gehabt bis in den Tod. Hieran schlieft sich ein Aufruf zur Freude an die Himmelsbewohner und ein Weheruf über die Erde. Denn ber Teufel fei herabgeftiegen und habe großen Born, ba er wiffe, daß er nur wenig Zeit habe (v. 10-12).

fcheint alles auch ber Zeit nach auf einanber ju folgen ; es ift nur Schabe, bag biefe Erflarung unmöglich ift. Erftens nämlich ift bie Deutung ber 1260 Tage (42 Donate) auf bie gange Rirchenzeit falfch und grundet fich auf falfche Auslegung, bon c. 11 u. 13. Bielmehr find die 31/2 Zeiten (v., 24) und bie 1260 Tage (v. 6) ibentifd - und zwar beibe bie Beit ber antidriftifden Drangfal. Ebrard will zwar au ber Unterfcheibung ber halben Sahrwoche, welche bie gange Rirchenzeit umfaffen foll und bie er c. 11, 2 und 3, c. 12, 6 und c. 13, 5 findet, bon ber halben Lagwoche (c. 11 und c. 12, 14) welche bie antidriftifche Drangfalegeit umfaßt, auf eregetifchem Bege gefommen fein und berlangt baher Wiberlegung mit exegetiichen Grunden. Da aber mit Ausnahme ber 3 1/2 Tage c. 11, welche wirfliche Tage find, Die übrigen Beitbestimmungen ein gleiches Zeitmag haben, fo ift bie beste eregetische Wiberlegung feiner Anficht in feiner eigenen textwibrigen Auslegung bon c. 11 enthalten, Die offenbar - burch biefe Auffaffung ber Zeiten bedingt ift. - Ferner ift bas ungläubige abgefallene Jubenbolf feine youn mehr, fonbern eine Synagoge bes Satans (Apoc. 2. 9); ihr Buftand ift ein Bericht, aber nicht ein Befcuttfein bor Catan burch Gottes Beranftaltung. Das icheint Ebrard auch ju fuhlen, barum fagt er, bas Bolt tomme nicht nach feiner Realitat in Betracht, fonbern nach feiner 3bealitat. Das find aber gar gu moderne und abstracte Borftellungen. Weiter ift es unbenfbar, bag ber Buftanb ber Juben in ihrer Zerftreuung (Sof. 3, 4) gang ebenfo befdrieben werben follte, wie die Erhaltung ber glaubigen Ifraelsgemeinde v. 14. Endlich enthalt, felbft wenn man bas Beib nur auf Ifrael beutet, v. 7-12 boch nicht bie Befehrung Biraels, benn banach mußten bie Bruber v. 10 welche Catan bisher verflagt hat, bie ungläubigen Juben fein. Diefer berfehlte Berfuch ift gang abzuweifen.

Dies Geficht bietet zwar nicht durch dunfle bildliche Darftellung folde Schwierigfeiten, wie die Beschichte von Cap. 9; der Bufammenbang aber mit dem Borbergebenden - oder dem Rolgenden ift's, morüber nicht fo leicht zu entscheiden ift. Es fragt fich nämlich, ob das Begebniß des Gefichts, da v. 6 jedenfalls nur vorgreift, unmittelbar an die Erhöhung des herrn fich anschließt (fo Auberlen) oder ob es etwas Bufunftiges, erft in der Lettzeit fich Erfüllendes darftellt (fo Bofmann). Abgefeben von diefer Frage wird das Berftandnig unferes Abichnitts noch erichmert durch einige Rebenfragen, über welche die bisherige Theologie und Dogmatif febr unflare Untworten giebt. Unfer Zwed erlaubt es uns nicht ausführlicher auf diefe einzugehn; nur andeuten fonnen wir Einiges. Wie weit nämlich ift überhaupt Satans Erscheinen im himmel eigentlich oder uneigentlich zu versteben? Sat man boch, je nach der verschiedenen Deutung unferes Befichts, folgern wollen, Satan und die bojen Engel hatten bis gur Simmelfahrt Chrifti (fo Auberlen) oder gar, wenn das Gange eschatologisch gedeutet wird, bis furz vor der Wiederfunft Chrifti (fo Sahn bibl. Th.) ihren Bohnort im Simmel gehabt. Für diefe Muffaffungen liegt allerdings fein zwingender Grund vor', denn die Worte : ihr Blag murde nicht gefunden - fonnen auch fo verftanden merden, daß fie die Berechtigung zu erscheinen verloren baben. Aber auch Diefes Erscheinenkönnen vor Gott - wie ift's zu verfteben ? Raffen wir's auch uneigentlich von der überweltlichen Machtwirtsamfeit Catans, in welcher Bezeichnungsweise Sofmann und Philippi übereinstimmen, mas ift's mit dem Unflagen der Bruder? Die traditionelle Dogma= tif und bibl. Theologie weiß dafur nur Apoc. 12, 10 gu citiren, das ift ihr einziger locus classicus und probans aus dem N. T. Und doch ift noch fraglich, wie unser Gesicht überhaupt zu verstehen ift?

Auf die unzähligen Deutungen unserer Stelle genauer einzugehn, halten wir für unnüß, da überhaupt nur zwei uns als möglich erscheinen, zwischen welchen man sich entscheiden muß. Unser Gesicht ist weder mythologische Anschauung des Apocalyptifers (gegen de Bette) noch eine idealisirende Darstellung des Sieges Christi über den Satan (gegen Düsterdiech); weder eine bildliche Darstellung der allgemeinen Wahrheit, daß Satans Macht gebrochen sei — weil der Himmel nur das Mächtige vorstelle (gegen Hengstenberg) noch enthält es die zufünstige Besehrung Israels (gegen Ebrard). Somit sommen nur noch Auberlen und Hofmann in Betracht. Wir geben ihre Ansichten möglichst furz und verweisen auf des Ersteren Dan. und Offb. Joh. S. 288—95 und des Letzteren Schriftbew. II, 2, S. 696 und bes. I. S. 340 st. Auberlen saßt das Ganze als ein übergeschichtliches Factum in der

Beifterwelt, geschehen in unmittelbarer Folge ber Erhöhung Chrifti, durch welche eine wesentliche Beranderung eingetreten fei in den Berbaltniffen Satans. Bas Paulus Coloff. 2, 15 bidactifc ausspreche, fchaue hier Johannes. Bor der Erhöhung Jefu Chrifti habe Gatan noch als Berfläger der Bruder auftreten fonnen (fo gegen Siob und den Sobenpriefter Jofua vergl. Sacharja 3), feitdem aber Jefus als Sieger fich erwiesen, vermoge feine Unflage gegen die Glaubigen nichts. Chriftus habe Dies auch Luc. 10, 31 im Geifte gefchant. Durch feinen Sieg habe Chriftus jest Die Gemalt (Matth. 28, 18 Col. 1, 13) und weil Chriftus unfer Fürsprecher fei und das Blut der Berföhnung entgegen halte, fo tonne Satans Anflage nichts mehr ausrichten. 1. 3oh. 2, 1 u. 2; Bebr. 7, 25 u. bef. Rom. 8,\*33 ff. In Rraft diefes Sieges übermanden aber auch die Glaubigen und das Prateritum eviznoar erflare fich wie 1. 30h. 5, 4. 2, 13 u. 14. Defto größer fei nun der Born Gatans, der, die Gemeinde verfolge und auf Erden umbergebe wie ein brullender Lowe und in der Luftregion berriche. Intereffant, obgleich nicht unmittelbar bieber geborig ift Auberlens Unterscheidung eines vierfachen Stadiums in der Be-Bedes derfelben führt fein tieferes Berabfinfen schichte Satans. oder explaghvar mit fich : 1) von feinem Fall bis auf Chrifti Gieg. 2) von da bis zu feinem Geworfen werden in dem Abgrund, Ap. 20, 1-3. -- 3) die Zeit feines Gebundenfeins - und endlich 4) fein Lostommen und das Geworfenwerden in den Feuerfee. - Auf Grund diefer Erflärung ichließt fich zwar das Folgende (v. 13-17) dem Borbergebenden wieder unmittelbar an, wir fonnen aber bier Die firchenhiftorifche Deutung Auberlens unmöglich fur richtig halten, weil nicht blos die 31/2 Zeiten v. 14, fondern auch der Character der gangen Gruppe und der Zusammenhang mit c. 13, den Auberlen auch gerreißt, dagegen fprechen. Sonach muß uns der Bufammenbang in welchem bei Auberlen die Erflärung von v. 7-12 mit der falichen Deutung von v. 13-17 fteht, anch bedenklich machen in Betreff feiner Auffaffung von v. 7-12. - Geben wir auf Sofmanns Erflarung von v. 7-12 fo ift fie von obenftebender grundverschieden. Bie weit hofmann die Darftellung von 7 - 9 eigentlich, oder uns eigentlich faßt, ift mir nicht flar geworden; es tommt aber darauf wenig an. Auf den Michael, als Engelfürften des Bolfes Ffrael legt Sofmann großes Gewicht, fein Gieg fonne nur dem Bolfe Ifrael gu Gute fommen - und weil Ifrael die Statte ber Beilsverwirflis dung fei, gelte ihm der Sag Satans. Diefen Sag habe es zweimal gu erfahren, das erfte Mal, als es den Deffias geboren, welchen Satan vertilgen wollte und das andere Dal vor der Biederfunft Chrifti.

Beide obgleich geitlich getrennte Ereigniffe ftunden bier nebeneinander. Bas aber der Sieg Michaels über den Satan bedeute, merde aus v. 10-12 flar. Ifraels Zuftand fei nämlich fo beschaffen, daß Satan es nicht mehr verflagen fonne. Mithin fei Rom. 11 fcon erfüllt und Ifraels Befehrung bereits eingetreten; das fei die Borausfegung gu dem, mas unfer Geficht darftelle - nämlich die völlige Bemabrtbeit der Ifraelsgemeinde der Lettzeit. Benn Diefe Gemeinde reif fei Chriftum gu empfangen, fo fei Satans Beit fie zu verflagen, abgelaufen. Amar vermoge auch jegt ichon die Unflage Satans nichts gegen die mabrhaften Glieder der Gemeinde Chrifti, aber fo lang noch Untreue und Abfall in der Rirche fei, fo babe Satan immer Grund gur Unflage gegon den jeweiligen Beftand derfelben. Wenn aber ichlieflich die aus lauter Bemahrten bestebende Gemeinde (Ephef. 4, 13) porbanden fei, fo fei fie auch der Unfechtung Satans entnommen und er fonne fie nur verfolgen. Aber auch dies fei fruchtlos, da der Berr Diefe bewährte Ifraelsgemeinde der Lettzeit vor Satans Born berge und er nun feinen gorn gegen die Beidendriften wende (v. 14 u. 17). Der Ginn unseres Gefichts ift alfo nach Sofmann die schließliche Bemahrtheit der Ifraelsgemeinde der Lettzeit. Dag nach Sofmann ein Ereigniß der erften - und der letten Beit nebeneinander fteben, wird zwar von Auberlen als ein gar zu gewaltiger Sprung beanftan= det, aber diefer Ginmand mare nur dann begrundet, wenn Auberlens Erflärung von v. 13-17 richtig mare, wofür wir fie unmöglich halten fonnen. Gin folder Sprung findet wirklich Statt. Es fragt fich nur, ob fcon bei dem Greignig v. 7-12? Go icharffinnig Sofmann mit feiner Erflarung alle Schwierigfeiten gu lofen fcheint, fo fonnen wir ihr doch nicht beiftimmen, fondern muffen zwei Punfte beanstanden: 1) den ichon zu v. 1 erörterten, daß nur die Sfraels= gemeinde allein die bewährte fein foll und 2) daß es überhaupt eine fo vollfommene Bewährtheit im dieffeitigen Beltlaufe giebt. Db Bofmann felbit fie abfolut faßt, geht freilich aus feinen Worten nicht flar hervor. Sahn (bibl. Th. § 137) - ber hofmanns Erflarung unferes Gefichts annimmt, fpricht von vollendeter Beiligfeit. Da aber Sofmann auf diefe Bemabrtheit gleich Die Berflarung im Millenio folgen läßt (die Zwi ex vexow'v nach feiner Erflärung von Rom. 11, 15) fo möchte biefelbe doch auch bei ihm als vollendete Beiligfeit gu denfen fein. Das icheint uns aber mit Matth. 24, 22 u. 24 nicht gu ftimmen. Richt die Bewährtheit aller Glieder der Gemeinde, fondern die Berfürzung der Drangfal durch Dagwischenfunft des Berrn, - rettet die Gemeinde. Uebrigens vermag ja auch jest fcon, wie Sofmann ebenfalls zugiebt, Satans Unflage nichts gegen



die mahren Glieder der Rirche. Bir fragen : wie erflart fich das? Doch nicht aus ihrer Bemahrtheit, fondern daraus, daß das Blut Chrifti fie gerecht macht (Rom. 8, 33)! Go wirds aber auch bleiben bis jur Lettzeit. Wenn doch Satan auch jest icon die Bruder nicht mit Erfolg verflagen fann; wie follten die Simmlifchen bas erft am Ende der Tage rühmen ? Auffallend ift außerdem, daß bas von Baulus ben Seidendriften in Ephefus vorgehaltene Biel (Eph. 4, 13, bei welcher Stelle es übrigens unbestimmt bleibt, ob Baulus fich Die Errichtung deffelben vor oder nach der Berufie gedacht cf. Sarleg und Dishaufen g. d. St.) nur in der Ifraelsgemeinde erreicht merden foll. - Bir fonnen uns daber Sofmann bier nicht anschließen. -Mit einigen Modificationen und dem Unterschiede, daß wir v. 13-17 anders erflären, scheint uns doch Auberlens Erflärung die richtige Ru fein. Das mas unfer Geficht darftellt, ift unmittelbare Rolge der Erhöhung Christi. Mit Diefer ift eine mefentliche Beranderung in der überweltlichen Machtwirffamfeit Satans eingetreten. Satan fann die Gläubigen nicht mehr mit Erfolg verflagen, weil fie überwinden durch das Blut des Lammes. Diefen Giea feiern die Geli= gen im Simmel, und die Feier ift bier allerdings proleptisch (Dufterdied) - oder beffer gefagt prophetisch gu faffen, da die Simmlifchen das Riel vorausschauen. - Daraus erflart fich das Brateritum. Da Johannes bald den Gipfel des Geheimniffes der Bosheit ichauen foll (c. 13), fo wird ibm 12, 1-12 durch ein Geficht, das theils in Die Bergangenheit zurudgreift, theils ihn in Die Geifterwelt ein= führt, nicht blos ter tieffte Grund des Gegenfages gwischen Gottes und tes Teufels Reich aufgededt, fondern er empfängt auch den Troft, daß der Sieg Chrifti den Sieg der Glaubigen verburge. Die Ueberminder v. 11 - find alfo nicht blos die, welche von Gott bis zur Parufte erhalten werden, fondern alle Gläubigen, auch die, welche in der letten Drangfal fterben. - Richt blos in den 31/2 Zeiten muthet Satan auf der Erde, fondern feit dem Siege Chrifti. Die furze Zeit erflart fich ebenso wie das Er rager c. 1 v. 1 u. v. 3. 3m Wefentlichen schaut Johannes bier daffelbe, mas Chriftus ichon Luc. 10, 31 prophetisch geschaut bat. Noch weitergreifend aber ift das Wort des Beren, Joh. 12, 31. Das & beißt dort nicht aus dem Simmel (gegen Dishausen), auch nicht aus seiner Gorn (gegen Stier) - auch nicht vom Tribunal des Richters meg (gegen Sofmann) fondern aus feinem Bereiche, Der Belt (fo Meyer und Luthardt). Bu diefer allerletten Ausftogung Satans bildet die hier dargestellte den Anfang und die Boraussegung. - Die Schwierigfeit und Bichtigfeit des Gegenftandes wird es entschuldigen, wenn wir hier ausführlicher geworden find. Geben wir nun zu, wie unfre Erklärung sich mit dem Folgenden vereinigt.

did made) Die Berfolgung bes Beibes burch ben Drachen v. 13-17.138

Der Drache aber als er sah, daß er auf die Erde geworfen war, verfolgte er das Weib, das den männlichen Sohn geboren hatte. (v.13). Dem Weibe aber wurden zwei Ablersflügel gegeben, damit es fliege in die Wiiste an seinen Ort, wo es ernährt wird 3½ Zeiten weg von dem Angesicht der Schlange (v. 14.).

Die Berfolgung des Beibes durch ben Drachen ichließt fich unmittelbar an das Borbergebende an. Beil diefe Berfolgung icon gegen die Urgemeinde in Jerufalem beginnt, fo heißt es mit Unfnupfung an v. 2, das Weib, das den mannlichen Cobn geboren bat. Johannes foll aber feine Gefdichte der Chriftenverfolgungen feben, fondern erfahren, daß der Drache das Beib, das er 1, 1 als ein onuecor geschaut, nicht vertilgen fann. Diefes Beib ift auch uns die Gemeinde der Lettzeit, wenn wir fie auch nicht blos ifraelitisch auffaffen. Sier alfo in v. 14 findet ein ploglicher Uebergang der Bifion in die Lettzeit ftatt. Denn daß das Geborgensein Des Beibes in der antichriftifden Drangfalszeit gemeint ift, Dafür fprechen ichon die Bablen in v. 14. Johannes fieht v. 13 nur den Anfang der Berfolgung - und in v. 14 erfahrt er die foliefliche Rettung des Beibes. Aber der Text deutet doch einen folden Uebergang nicht an? Das geben wir zu, glauben aber, daß v. 6 uns gu Diefer Auffaffung berechtigt. Die Mehrzahl der Ausleger giebt gu, daß v. 6 und v. 14 gang gleichen Inhalt haben und Diefelbe Thatfache dem Johannes vorhalten. Das ift unwiderfprechlich flar. Comit nimmt v. 14 nur wieder auf, mas Johannes bereits v. 6 gefebn bat. Dennoch ift v. 6 feine vorläufige Rotig des Schriftstellers, fondern Johannes schaut schon v. 6 gleich nach Entrudung Des Cobnes - Die fchließliche Bergung des Beibes. Comit fteben fcon v. 5 u. 6 zwei der Beit nach getrennte Greigniffe, Die Rettung des Cohnes und des Beibes, neben einander. Jenes Geficht v. 6 feste fich nicht fort, fondern Johannes fchante inzwischen Die Folge Der Erhöhung des Sohnes v. 7-12, damit er den Sag Satans recht verftebe - und nachdem er erfahren, weshalb der Drache das Weib verfolgt, wird er nun v. 14 wieder auf den Standpuntt der Bifion v. 6 gurudverfest. Unders fonnen wir den Tegt nicht versteben, da wir weder mit Auberlen v. 14-17 firchengeschichtlich, noch mit hofmann v. 7-12 eschatologisch zu beuten im Stande find. Gehn wir nun naber auf v. 14 ein. Während in v. 6 furz weg gefagt ift, fie floh - wird

bier die Glucht auf gottliche Beranftaltung gurudgeführt, und unter Dem Bilde eines Aluges auf Adlersflugeln, Die ihr gegeben find, Dar= gestellt. Damit foll die Gicherheit und Schnelligfeit der Alucht begeichnet werden. - (Zugleich wird erinnert an die Worte des herrn 2 Mof. 19, 4 - mo übrigens die Adlerflugel ebenfo bildliche Rede find, wie bier bildliche Darftellung). Der Artifel ift generifch zu verfteben (De Bette, Dufterdied); gerade wenn der Artifel fehlte, mare an einen wirflichen Abler zu benfen. Gine Beziehung auf den Adler 8, 13 findet nicht ftatt (gegen Ebrard). Cowohl die Adlersflügel - als Die Bufte - wie das Ernährtwerden erinnern an Graels Mufenthalt in der Bufte vor feinem Ginguge in Rangan. Bie damals fo foll auch in der Lettzeit die Gemeinde Gottes einen Bergungsort haben, damit fie erhalten werde bis jur Barufie. Das ift der Grundgedante des gangen Bildes und dabei ift ftehn zu bleiben (fo de Bette, Dufterdiect). Weder ift die Bufte das Römische Reich und die Flucht in dieselbe die Berpflanzung der Rirche unter die Beiden (gegen Auberlen', noch ift fie das zur Ginode gewordene beis lige Land (gegen Sofmann). Mag auch die Ifraelsgemeinde fich in Balafting befinden (c. 11), fie ift eben nicht die gange Rirche der Lettzeit. Der Berr aber wird auch die Gemeinde aus den Beiden, die er bor dem πειρασμός bewahrt, (3, 10) gu bergen wiffen. Dar= um ift "die Bufte" allgemeine Bezeichnung des Bergungsortes fur die Rirche der Lettzeit. Das ftimmt auch mit Matth. 24, 31 mo es beißt, daß der Berr die Geinen wird von allen Orten gufam= menbringen laffen. Dieje Exdextol fonnen fowohl aus Ifrael, als aus den Beiden fein. Die von einigen neuern Auslegern erfundene Deutung von einer Alucht der mabren Gemeinde auf die Sochebenen Mittelaffens, mo die Gemeinde gur Berrichaft ausreift und von mo Die Briefterkonige, als Ronige des Oftens wiederfehren follen (16, 12), ift eine reine Ginlegung und darum um fo unrichtiger, als jene Ronige (16, 12) gottfeindliche Machte find, obgleich fie als Werfzenge des Gerichts Gottes auftreten (gegen Ch. Baulus, Florfe u. 21.) Bir bleiben dabei: die Gemeinde wird vor Satan geborgen, aber auch ibr letter Bergungsort auf Erden, wo fie nun einmal feine bleibende Stadt bat, ift ein Ort der Roth, eine Bufte. Die 34 Beiten find die lette Drangfalszeit und nicht weiter auszudehnen. Diejenige Auslegung endlich, welcher zufolge der Aufenthalt in ber Bufte auf den gangen Rreug-, Rothe und Bilgerftand der Rirche auf Erden zu beziehen ift (fo Bengstenberg, Auberlen u. 21.), vermechfelt Auslegung und Anwendung Diefer Schriftstelle. Lettere ift infoweit julaffig, als man von dem letten Rothstande auf ben frubern

zurückschließen und in diesem Sinne dann die 3½ Zeiten als terminus ad quem ansehen kann. Während aber die Brautgemeinde in der Büste ift und wartet auf die Zeiten der Erquickung, sist Babylon im Hurensschmucke der Welt auf dem Thier (c. 17) und will eine Königin sein und keine Wittwe (Up. 18, 7).

Weiter heißt es, daß der Drache dem Weibe noch einen Wafferstrom aus seinem Munde nachwirft, um sie zu ersäusen, aber die Erde hilft dem Weibe, öffnet ihren Mund und verschlingt den Strom (v. 15 u. 16). Der Drache aber ergrimmte über das Weib und ging fort Krieg zu führen mit den Uebrigen aus ihrem Samen, welche die Gebote Gottes halten und das Zeugniß Jesu haben (v. 17).

Die bildliche Darftellung v. 15 und 16 foll nur ausdruden, daß alle Rraftanftrengungen Satans gegen das Beib vergeblich find, weil fie unter Gottes Schut ift. Er fann fie nicht vertilgen. Dabei ift fteben zu bleiben (fo de Bette, Dufterdied, Sofmann a. A.). Eine weitere Deutung ift fcon deshalb miglich, weil es fich hier um Dinge handelt, Die erft durch die Erfüllung flar werden fonnen. Daber ift die Deutung des Bafferftroms auf das Rriegsheer des Untidrift jedenfalls unnöthig (gegen Chrard) und reine Ginlegung ift es, wenn man aus dem Umftande, daß die Erde dem Weibe bilft, fchließen will, daß Satans gewöhnliche Machtmittel erichopft find und er jest zum satanischen Wunder greifen muß, indem er den Untichrift fendet, (gegen Alorfe). Roch weniger aber als diefe Bermuthungen auf Begebuiffe der Lettzeit, paffen freilich die bistorifirenden Deutungen des Bafferftroms auf die Chriftenverfolgungen im Romifden Reiche und der Erde auf die Germanen (gegen Bengftenberg) ober gerade umgefehrt des Bafferftroms auf die Bolferwanderung und ber Erde auf das Römische Reich (gegen Auberlen). - Bir bleiben Dabei : dem Beibe fann der Drache nichts thun; er wendet fich darum gegen die Uebrigen aus ihrem Camen, die als glaubige Chriften bezeichnet merden. Ber aber find diefe Loinol? Bor allen Dingen gewiß nicht die aus der Ueberschwemmung Uebriggebliebenen (gegen Bengftenberg), denn dagegen bemerft Dufterdied mit Recht, daß die Ueberschwemmung das Beib gar nicht traf. - Je nach dem Berftandniffe des Gangen theilen fich die Ausleger bei der Antwort auf Die Frage: wer die Loinol feien, nach zwei Unfichten. Den Ginen gu= folge find es im Unterschiede von dem mannlichen Gobn die übrigen Rinder des Beibes. Da aber das Beib die Rirche ift, fo find alfo die Louwol die einzelnen Gläubigen. Der Gedanke foll demnach diefer fein : Die Rirche fann Catan nicht vernichten, wohl aber vermag er feinen Grimm an den einzelnen Glaubigen auszulaffen (Bleef, de Bette, Auberlen). Im Gegenfage zu Diefer Auffaffung faffen andere Ausleger die Loinoi als Beidenchriften im Unterschiede von dem Beibe, welches Ifrael fein foll (Bullig, Emald, Ebrard, Dufterdied, Sofman), wobei trop diefer Uebereinstimmung barin boch noch eine große Berichiedenheit der Unficht hervortritt, daß j. B. Dufterdied an Beidendriften unter dem Drud der erften romifchen Raifer denft, mabrend Sofmann unter den "llebrigen" Seidenchriften in der Berfolgung des Untichrift verfteht. Bon beiden Seiten hat man fich bemubt, die Contextwidrigfeit der entgegenstehenden Meinung nachzus weisen. Alles tommt darauf an, wie man die govn faßt. Unter Boraussetzung der Richtigfeit der jedesmaligen Erflarung der youn werden beide Meinungen möglich bleiben. Bir nun halten das Beib, welches in der letten Drangfal erhalten bleibt bis gur Barufie, fur die aus der Exloyn Fracis und der Beidenfirche (7, 1-8 u. 3, 10) bestehende Rirche der Lettzeit. Uns alfo fonnen die 201000 nur die übrigen Gläubigen fein aus alle m Bolt (7, 9), die in der großen Apostafie nicht abgefallen find und nun vom Untidrift verfolgt merden. Bir ftimmen alfo infofern mit der erften Erflarung überein, ale wir die λοιποί als die Einzelnen faffen im Unterschiede von der Rirche als dem Gangen. Rur ift uns die govi nicht die Rirche fchlechthin, fondern V nur die Rirche der letten Zeit, (cf. ad. v. 1) um die es fich bier ausschlieflich handelt. Benn Auberlen gu v. 17 bemerft, das Beficht breche ab, fo ift diefe Unficht nur in feiner firchengeschichtlichen Deutung von c. 12 begrundet. Das Geficht bricht nicht ab, fondern es fest fich vielmehr unmittelbar fort und wir erfahren c. 13 mit welchen Mitteln Satgn die Gläubigen verfolgt (Sofmann). -In v. 18 fcmanten die Lefearten zwischen der erften Berson εστάθην und der dritten εστάθη. C8 ift alfo fraglich, ob 300 hannes, oder ob der Drache an's Meer tritt. Die Autoritat der Sandidriften und der Bibelausgaben ift fur beide Lefearten ziemlich gleich. Das Auslaffen oder Zusegen eines Buchftaben durch die Abichreiber ift in gleicher Beije möglich. Uebrigens macht es in der Sache feinen großen Unterschied, welche Lefeart man fur Die richtige halt. Beift es: ich trat an den Cand des Meeres, fo ift das eine zu der Bifion geborige Rotig; der Geher wird im Beifte an das Meeresufer verfett, um das Folgende gu ichauen. Auch in diefem Falle macht unfer v. 18 feine Unterbrechung, fondern ift eine Ueberleitung auf das Folgende. Beift's aber : er (d. f. ber Soanw, ber im vorigen Cape Subject war) trat an's Meer, fo faut

vollends der lette Schein einer Unterbrechung dahin und die Erzähslung des Geschauten geht ohne Weiteres fort. Ich entscheide mich für die Leseart dordon, die deshalb die wahrscheinlichere ist, weil Johannes seinen visionären Standort im himmel hatte (so auch Hosmann und Düsterdieck).

# 2. Die beiden Thiere c. 13. a) Das Thier aus dem Meere c. 13 v. 1—10.

Wie der Drache seinen Krieg führt (12, 17) erfährt Johannes in der Bisson c. 13. Er tritt an den Sand des Meeres und sieht aus dem Meere ein Thier aufsteigen mit zehn Hörnern und sieden Häuptern und auf den Hörnern sind Kronen, auf den Häuptern Namen der Lästerung (v. 1). Es ist ähnlich einem Barder, hat Füße wie ein Bär und den Rachen eines Löwen. Und der Drache giebt ihm seine Kraft und seinen Thron und große Gewalt (v. 2).

Das fiebenföpfige Thier, von welchem Johannes gwar c. 11, 7 fcon erfahren, bas er aber bisher noch nicht geschaut hat, ift eine ber apocalpptischen Geftalten, in welchen das Geheimniß der Bosheit gu feiner hochften Entwidelung gelangt. Je größer aber die Differeng der Auslegung in Betreff der beiden Thiere und der Sure ift, defto nothwendiger wird es, zunächst positiv aus dem Texte felbft festzustellen, was fich für das Berftandniß diefer Geftalt ergiebt. Allem zuvor erinnert die Beschreibung des Thiers an den Drachen (12, 3) der gang dies felben Zeichen der Machtgestaltungen und Machtmittel an fich trug und sich dadurch als den herrn über das Thier, als Fürsten der Belt zu erkennen gab. 216 das herrschende Princip trug der Drache - Rronen auf ben Sauptern, mahrend hier die Sorner gefront erscheinen. Indessen auch das weift auf Berrichaften bin und daß das Thier nur ein Bertzeug des Drachen fei, wird ja v. 2 ausdrucklich gefagt. Beiter aber erinnert die Geftalt des Thiers an die 4 Thiere Daniels (Dan. 7), welche dem Propheten des A. B. als 4 Beltmonarchien gedeutet werden. Das eine Thier erscheint hier als Bufammenfegung aus jenen und "vereinigt in fich die Besonderheiten jener vier" (Sofmann); denn vom Parder hat es den Leib, vom Baren Die Fuge, vom Löwen den Rachen und von dem vierten unbefdreibbaren Thier Die 10 Borner, Die bier, wie bei Daniel, gleichzeitige und zwar que fünftige Berrichaften darftellen. Ift fonach das Thier die Bufammenfaffung oder der Inbegriff jener gottwidrigen Beltmächte und zugleich ein Werfzeug des Drachen, fo ift damit fein Wefen als abfolnt gottfeindlich bezeichnet, was auch durch die Lafternamen ausdagedrückt ift, vermöge welcher es sich göttliche Ehre beilegt. Wenn daher gesagt wird: das Thier ift die Weltmacht selbst, so ist das an sich nicht unrichtig. Es bedarf aber diese Bezeichnung noch näherer Bestimmtheit, an welcher es übrigens der Text auch nicht sehlen läßt ').

Bie nämlich schon bei den Thieren Daniels die Weltmacht und deren Träger in Eins gefaßt zu denken ist (der Löwe ist z. B. nicht blos die chaldäisch babylonische Welmacht, sondern auch Nebucadsnezar ef. Dan. 7, 4) so ist dasselbe auch hier der Fall. Das Thier ist nicht nur die letzte Weltmacht, sondern zugleich der letzte Weltsherrscher (Hofmann). Mit vollem Necht weist Hofmann auf das Masculinum deror v. 2 und de kein v. 14 hin. Diese Fassung des Thieres wird ebenfalls durch die Weissagung Daniels beststätigt. Denn aus den 10 Hörnern des letzten Thieres beim

Der Beariff ber gottwidrigen Weltmacht im Gegenfatze zum Reiche Gottes ift fcon aus bem A. I. befannt. Auch Dan. 7 erfcheinen bie Weltmachte in ber Bestalt bon Thieren, beren Gewalt burch ben Menichensohn gebrochen wirb. Der Schlangensame im Begenfatz jum Weibebfamen ift thierifch, ba er fich in feinem brutalen Troty bon Gott lodfagt, benn "ohne Divinitat giebt es feine Sumanitat" (Auberlen). Wenn bie heilige Schrift in allen Phafen ber Beltmacht etwas Gottwibri. ges fieht und bennoch bie Rechtsorbnung im Bolfsleben als gottlich anertennt unb Behorfam gegen biefelbe forbert, fo liegt barin fein Wiberfpruch. Denn bie Rechts. ordnung im Ctaate- und Bolfeleben ift feineswegs ibentifch mit ber Weltmacht. Bielmehr erreicht biefe, obgleich fie auf jeber Entwicklungsphase bas Moment ber Gottwibrigfeit an fich trägt, erft ihre Bollenbung, wenn jene völlig aus ihr gewichen ift. Die Beltmacht ift ein Berfuch gur Beltherrichaft und herborgegangen aus bem Bemuhen, bas am Anfange ber Geschichte jum Thurmbau ju Babel führte und beffen Gelingen ber Berr burch bas Gericht ber Sprachbermirrung bereitelte. Seitbem aber haben fich abuliche Berfuche wiederholt und find durch die Wege Gottes in ber Gefchichte gerichtet worben, benn ein Beltreich hat bas andre gefturgt. Dag übrigens bie Weltmacht Bott gegenüber ohnmächtig ift und immer mehr ber Entwerthung anheimfällt, war bem Propheten Daniel ichon in ber Bifion c. 2 gezeigt worden, während bie zweite Bifion c. 7 bie Gottwidrigfeit berfelben barftellt. Diefe aber besteht in bem falfchen Uniperfalismus -- worin im Gegenfatz jum wahren Universalismus bes Reichs Gottes, ein Moment ber Gelbstbergotterung und Ibololatrie liegt. Coon bas prophetische Wort bes A. B. ftellt ber Weltmacht unter ber herrschaft bes letten Feindes Gottes eine ichliefliche, hochfte Entwidlung in Ausficht. Auf furze Beit wird ber lette Ber" fuch zur Weltherrschaft bem Antidrift gelingen. Der auf ben Wolfen kommende Menschenschn aber macht biefer Unnatur ein Ende und richtet sein Reich auf. Daffelbe lehrt auch ber Berr, Matth. 24, 15-28 und Paulus 2. Theff. 2. Und gwar tann bas Beheimnig ber Bobheit in bem Menfchen ber Gunbe nicht offenbar werben, bebor bas, mas es aufhalt (to zarezov, ber fittliche Beift, bie Rechtsorbnung) burch Abfall bon Bott gang aus bem Dlittel gethan ift. Co lang bas noch nicht gefchehen, horen felbst bie Trager ber Weltmacht nicht auf Diener Gottes gu fein. Daher wird Dan. 2 gegen Rebucabnegar und Rom. 13 gur Beit bes Rero unbebingter Behorfam für bas Gebiet bes menichlichen Rechtslebens geforbert.

Daniel machft noch ein eilftes hervor, bas ihm als ber lette Feind Gottes und feines Bolfes gedeutet wird. Bergleicht man aber das, was Apoc. 13 von dem Thiere und Dan. 7 von dem letten Reinde gefagt mird, fo fann es feinem Zweifel unterliegen, daß mir bier in ber neutestamentlichen Beiffagung denfelben letten Beltherricher vor uns baben. Darauf weift auch das gleiche Zeitmaag ihrer Berrichaft Dan. 7, 25 und Apoc. 13, 5 bin - wie benn ber gange Bufammenhang unferer Bifion mit der vorhergehenden jede andere, als die eschatologische Deutung ausschließt. Dag mir die lette Weltmacht in Gins gedacht mit dem letten Beltherricher (dem perfonlichen Untidrift) vor uns haben, darin ftimmen wir Sofmann unbedingt gu. (In feiner nabern Bestimmung über die lette Machtgeftaltung und beren Trager vermögen wir uns nicht ihm anzuschließen). Richt blos das Thierwesen also ift bier zur Reife gelangt, fondern es hat fich concentrirt in eine perfonliche Spige. Darum ift auch das Thier c. 13 im Besentlichen identisch mit dem rothen Thier c. 17, mas, trot der verschiedenen Deutungen, die Mehrzahl der neuern Ausleger anerfennt (jo Bengel, Bengstenberg, De Bette, Dufterdied, Sofmann, Auberlen u. 21.), mahrend durch Unnahme einer ganglichen Berichiedenheit beider Thiere nur Bermirrung entfteht (gegen Ebrard, Graber u. 21.). - Betrachten wir nun noch die einzelnen Momente ber c. 13, 1 und 2 vorliegenden Befchreibung. Das Meer, aus bem das Thier auffteigt, bedeutet bier, wie Dan. 7, die bewegte, unruhige Bolferwelt, (fo Sofmann, Bengstenberg, Auberlen, u. A.) Das Bild ift leicht verftandlich und feine willfurliche Allegorie (gegen Dufterdied). Der Gegenfat von Meer (v. 1) und Erde (v. 11) ben Dufterdied premirt, fann beffenungeachtet festgehalten merden. Erfteres weist auf Bewegung und Gewalt, lettere auf Stätigfeit und Rube, wie benn auch zu der des erften die Wirffamfeit des zweiten Thiers in einen abnlichen Gegensat tritt. Die 10 Borner find auf einem Saupte und gmar dem letten zu denfen. Gang mill= fürlich ift es jedem Saupte ein Sorn zuzutheilen und drei zwischen bem fünften und fechsten Saupt zu denfen - um die Borner auf 10 Romifche Raifer und die drei dazwischenftedenden auf Balba, Dtho und Bitellius - ju beuten (gegen Dufterdied). Bas fchließ: lich die Specialbeutung der 7 Saupter anlangt, fo tritt barin ein Unterschied zwischen der Apocalopse und Daniel hervor, daß wir bier 7 Machtgeftaltungen haben, mahrend bort nur 4 erscheinen. Der Blid des neutoftamentlichen Cebers reicht weiter, als der des alt= teftamentlichen, fowohl rudwarts, als vorwarts. Dag aber die lette, oder romifche Weltmacht in eine getheilte auseinandergebt, ift Dan. 2 schon angedeutet. Diese lette ist das 7. Haupt, mithin das 6. die römische Beltmacht, oder das 4. Thier Daniels. Darin stimmen diejenigen Ausleger, die den Zusammenhang unserer Beissagung mit Daniel sesthalten, überein. Sie differiren aber darin, daß Einige vor Babylon noch Aegypten und Assur zählen (Hengstenberg, Auberlen) andre aber nur Assur voranstellen und zwischen Grieschenland und Rom das Reich der Seleuciden einschieben (Hosmann, Ebrard). Für die Erklärung des 13. Cap. ist diese Frage weniger wichtig; wir sommen bei c. 17 auf dieselbe zurück.

Nachdem wir unfre Auffaffung des Thiers positiv begrundet, fonnen wir die entgegenstehenden Meinungen nur furz andeuten, da Der Zweck unferer Arbeit eine eingebende Biderlegung derfelben nicht gestattet. Die altprotestantische Deutung bezog beide Thiere und Babylon nur auf das Papftthum. Bengel vollendete Dieje Auslegung und verbefferte diefelbe wenigstens darin, daß er den letten Babft als den perfonlichen Antichrift faßte. (In neufter Zeit haben Althaus und Graber die Deutung des Antidrift auf den Babit wiederholt, während Chrards Commentar eine eigenthumliche Mifchung der altprot. firchen hiftorifchen und ter modern-reichsgeschichtlichen Auslegung bietet.) 3m Begenfat zur antipapiftischen Deutung, bezogen Die romifchen Ausleger die beiden Thiere und Babel auf die beidnifch-romifche Belt= macht, deren Untergang die Apocalopfe weiffagen foll. Diefe Deutung wurde vom Rationalismus wieder aufgenommen, aber anders geftaltet. Sie findet fich im Befentlichen auch bei Emald, de Bette und Dufter-Died, welche allzumal sowohl Daniel als die Apocalppse nicht für fanonifch halten. - Ein munderliches Amalgam jener fatholifchen Deutung mit modernem Spiritualismus bietet der Commentar von Bengstenberg, das verfehltefte Bert Diefes achtbaren Theologen. Rach= Dem er junachft das Thier fur tie Beltmacht ichlechthin erflart bat, deutet er doch beide Thiere und Babel nur auf das heidnische Rom; Die Niederlage des antichriftifchen Beeres c. 19, 19 wird als Chris ftianifirung der Germanen aufgefaßt, und das Millennium beginnt ibm mit Carl dem Großen. - Bas weiter Auberlen anlangt, fo muf= fen wir fagen : fo ausgezeichnet auch feine Darftellung der Danielischen Beltreiche ift, fo leidet doch feine Auffaffung der Apocalypfe an gar ju großer Allgemeinheit. Das Moment der Schriftanwendung wiegt ju fart vor. Auberlen bleibt c. 13 bei ber Weltmacht ichlechthin fteben und fieht erft c. 17 den perfonlichen Untichrift. Doch verfennt diefer geiftreiche Ausleger feineswegs das eschatologische Do= ment unferer Beiffagung (cf. a. a. D. G. 310). - Bie wir ichon oben bemerften, haben wir uns in der Sauptfache mit Sofmann ein=

verftanden erflart. In der nabern Bestimmung aber der legten Beltmacht und namentlich ihres Tragers fonnen wir ihm nicht folgen. Dag Die erftere eine Biederbelebung ber griechifden Machtgeftalt fein foll, icheint une dadurch noch nicht erwiefen, daß das Thier c. 13 den Leib des Bantbers bat. Diefe Auffaffung bangt wohl mit Sofmanns Unficht vom wiedererweckten Untiochus zusammen, welcher ihm der lette Beltherricher ift. Sofmanns Widerlegungen der bierber geborigen Ginmendungen feiner Begner überzeugen uns nicht. Untiochus als Antidrift mare ein rein teuflisches Bunder - und feine reife Frucht einer vorgangigen Entwickelung. - Bir bieiben alfo dabei fteben, daß wir in unferer Stelle die lette Beltmacht unter dem legten Beltherricher vor und haben und zwar fo, daß beide Momente zugleich festgehalten werden. Die neuerdings von Ch. Baulus, Florfe und 21. versuchte eschatologische Deutung von einer gleichzeitigen Septarchie, aus der fchließlich der Antichrift berausmachit, ift abgesehen von der Billführ, mit der die Endgeschichte conftruirt wird, ichon deshalb verwerflich, weil dadurch der Zusammenbang der Apocal. mit Daniel zerriffen wird.

Rachdem Johannes in dem Vorhergehenden das Gesammtbild no des Thieres geschaut hat, tritt ihm au demselben noch eine merkwürstige Erscheinung entgegen. Er sieht nämlich:

Das eine der Häupter wie geschlachtet zum Tode, aber die Todeswunde wurde geheilt (v. 3).

Der ws έσφαγμένην steht hier ganz wie 5, 6, wo Joh. auch an dem Lamme erfennt, daß es geschlachtet gemesen. Er fiebt dem= nach das bereits geheilte Thier, an welchem er die Malzeichen des Geschlachtetgemesenseins mahrnimmt. Die Todesmunde gehört also der Bergangenheit des Thieres an. Es fragt fich junachft: ob die Borte Esgaquerny Eig Favaror die wirkliche Tödtung bedeute (fo Sofmann, Bengftenberg, welcher das opagete vom gewaltsamen Tode erflart) oder nur eine todtliche Bermundung, (fo de Bette, Ebrard, Auberlen). Für Ersteres scheint Egnos v. 14 gu fprechen, für Legeres das & Seganeidy in unserem v., da Todte nicht mehr geheilt werden. Da das Eig Gavarov auch in dem Ginne von usque ad mortem fteben und die Biederbelebung auch von folchen gelten fann, welche wie todt waren, mabrend "Seilung" von Geftorbenen nur in unpaffender Beife ausgesagt werden fonnte, fo entscheiden wir uns fur die lettgenannte Auffaffung unferer Stelle. Die Frage, ob die Todesmunde mit dem Richtsein, die Beilung derfelben aber mit dem Biederfommen des Thiers c. 17 identifc fei, gebort an fich noch nicht hieber. Wir fagen darum nur vorläufia, daß wir allerdings Beides für identisch balten (jo auch - obgleich fonft verschieden erflarend - de Bette, Dufterdied, Beng= ftenberg, Sofmann, Auberlen, aber nur in der erften Auflage feines Buchs). Die Deutung der Todeswunde und der Beilung bangt natürlich mit der Auffaffung des Thiers überhaupt gusammen. Uns ift die Todeswunde und deren Beilung weder der Tod Reros und feine angebliche Biederbelebung (gegen Emald, de Better, noch die tödtliche Bunde die das Interregnum von Galba, Otho und Bitellins dem Römischen Reich geschlagen und deren Berftellung durch Bespafian (gegen Dufterdied). Noch meniger vermogen mir in der Todesmunde eine Beziehung auf das Gericht über die Belt anzuerfennen, das von Golgatha aus ergangen, denn bann batte die Sci= lung feinen Ginn (gegen Bengstenberg). Auch ift die Todesmunde nicht der Untergang der beidnischen Weltmacht und die Beilung ibre Biederherstellnng durch Carl den Großen (gegen Ebrard). Eben fo wenig fonnen mir die Todesmunde auf den Tod des Untiochus, die Beilung aber auf feine Bieberermedung durch Satan beziehen (gegen Sofmann), menngleich in Diefer Faffung das allerdings michtige Wahrheitsmoment anerkannt ift, daß die Beilung der Todeswunde mit dem Auftreten des Antichrift gusammenfällt. Auberlen erflärt die Todes: wunde von der mefentlichen Beranderung, die das Thiermefen durch die Chriftianifirung der Welt erfahren bat, die Beilung dagegen von dem beginnenden Abfall feit 1789. Dabei unterscheidet er, da er übers baupt das Thier c. 13 mehr als Weltmacht schlechthin ohne Begie= hung auf den Untichrift auffaßt, das Nichtsein und Biederfommen Des Thieres c. 17, von der Todesmunde und deren Seilung c. 13. Unbedingt tonnen mir auch dieser Auffassung nicht beistimmen. In Beziehung auf die Todesmunde felbft, eignen wir uns allerdings Auberlen's Auffaffung an. Das Thierwesen bat durch das Chris ftenthum in der That eine Todeswunde erhalten. Auch hat die Bunde bereits angefangen zu beilen. Das Geheiltsein aber, (mag es auch einen allmähligen, vorgängigen Beilungsproceß vorausieken, Der feit dem Abfall vom Chriftenthume rafch fortichreitet, wie Anberlen mit tiefem Ernft darauf binweift) - Das Gebeiltsein ift erft dann vollständig eingetreten, wenn der avouog felbst offenbar ift. Run aber fieht Johannes nicht das allmählige Seilen der Bunde, fondern das völlig geheilte Thier. Darum entspricht unserer Auffaffung nach die Beilung der Todeswunde in gemiffem Ginne dem ex μέσου γενέσθαι des zarέχον (2. Theff. 2, 7). Wenn nämlich Letteres eingetreten, fo ift auch die Beilung vollzogen und der Antichrift ift da. Beiter wird ber Eindruck beschrieben, den das geheilte Thier auf seine Umgebung macht. Die ganze Erbe ist voll Be-wunderung hinter bem Thiere her. Sie beten den Drachen an, ber bem Thiere folche Macht gegeben. Gie huldigen bem Thier und fragen (Gott und fein Bolf trotig herausforbernd): Wer ift bem Thiere gleich? wer kann ftreiten mit ihm (v. 3 und 4)? Als= bann schant Johannes bas Gebahren bes Thiers in Wort und That. Es wird ihm ein Mund gegeben, ber große Dinge und Läfterung redet; - es empfängt Gewalt 42 Monate und öffnet ben Mund zur Läfterung Gottes, feines Ramens, feiner Wohnung und berer, die im Himmel wohnen (v. 5 und 6). Die gottesläfterliche Rebe aber geht über in offene Teinbschaft gegen Gottes Bolf auf Erben. Es wird bem Thiere gegeben, bie Beiligen gu bekriegen und zu besiegen und es erlangt Gewalt über alle Nationen (v. 7). Und nochmals heißt es: alle Kinder ber Welt, beren Ramen nicht vom Unbeginn ber Welt im Buche bes geschlachteten Lammes ftehn, beten das Thier an (v. 8).

Die Anersennung des Thiers und die ihm von der Belt dars gebrachte Huldigung beweist, daß die Logist der Thatsachen ihre Bollens dung erreicht hat. Die gottestäfterlichen Reden und die 42 Monate weisen auf Dan. 7, 8. 20 u. 25 zurück. Der Feind lästert Gott und seinen Namen, d. h. seine Offenbarung; denn "der Name Gottes ist der Brennpunkt, in welchen alle Strahlen der Thaten Gottes sich sammeln " (Hengstenberg). Die Belt will keinen offenbaren Gott, der überweltlich ist. Daher verspottet sie die Bohnung Gottes und das jenseitige Leben (v. 6). Für die Heiligen Gottes aber ist es die Zeit der höchsten Drangsal, sie erscheinen wieder als hostes Caesaris und odium generis humani (cf. 11, 7 sf.)

Und weiter heißt es: wer ins Gefängniß (führt), der geht ins Gefängniß, wer mit dem Schwerte tödtet, soll mit dem Schwerte getödtet werden; denn hier gilt Geduld und Glaube der Heiligen (v. 9 u. 10).

Der Sinn von v. 10 ist etwas dunkel, daher auch der Text durch viele Lesearten entstellt ist. Nach den beglaubigsten Handschriften sehlt hinter dem ersten dixualwolar das ovrayse. Die meisten Undsleger fassen den Satz als Gerichtsdrohung gegen die Welt zum Trost der Gläubigen. Gott drohe an der Welt das Vergeltungsrecht zu üben und diese Aussicht solle die Gläubigen stärken, für welche in

folder Drangfal Geduld und Glaube Noth thue (fo de Wette, Düsterdieck, Hengstenberg, Auberlen). Diese Drohung aber erscheint als zu allgemein gehalten und als Motiv für die Geduld und den Glauben nicht recht zu passen. Undre fassen daher die Worte als Warsnung für die Gläubigen, nicht Gewalt gegen Gewalt zu sehen (also in dem Sinne von Matth. 26, 52), sondern nur Geduld und Glauben als ihre Schuhwassen anzusehen (so Bengel, Heß u. A.). Die letzte Unsicht scheint uns dem Texte wohl zu entsprechen. Nur wird sie durch das "Führen ins Gefängniß" wieder bedenklich, weil schwerzlich die Gläubigen dazu Macht haben möchten.

#### b) bas Thier aus ber Erbe v. 11-18.

Ein anderes Thier sieht Johannes aus der Erde aufsteigen, das hat zwei Hörner, ähnlich einem Lamme, redet aber wie ein Drache (v. 11). Es übt aus (setzt in Vollzug) die Gewalt des ersten Thiers vor seinem Angesicht (ihm zu Gunsten) und macht, daß die Erde und ihre Bewohner andeten das erste Thier, dessen Todeswunde geheilt ist (v. 12).

Dem rubigen, geordneten Elemente entsteigt ein anderes Thier, das ausdrudlich als Gehilfe des erften und zwar des ichon ge= beilten auftritt. Es ericheint alfo gleichzeitig mit bem Antichrift. Bon der Geftalt dieses zweiten Thiers fchant Johannes nichts, wohl aber wird ihm die Urt deffelben angegeben. Es hat Lammes = Art und Drachen Sinn. Bei außerlich fauftem Befen ftreut es die Drachenfaat der Luge und Berführung aus; es wirft nicht mit Gewalt, fondern durch Reden, Bunder und Zeichen. Nach einer Deutung diefes Thieres brauchen wir nicht zu fuchen, da es ausdrucklich c. 16, 13 und c. 19, 20 der falfche Prophet genannt wird. Es ift alfo die concrete Entwidelungespige der gottwidrigen Beisheit Diefer Belt, Die im Dienfte des Beltherrichers die Macht beffelben ftust und die Unbetung beffelben bewirft. Es ift der Sofphilosoph Des Untichrift, wie Detinger treffend fagt: Babrend ber Berr und die Apostel viele faliche Propheten fur die Lettzeit in Aussicht ftellen, erfahren wir bier, daß auch das faliche Prophetenthum in eine perfonliche Spige ausläuft. Die Lammesart erinnert an Matth. 7, 15. Da vor doriw und Soaxwe ber Artifel fehlt, fo findet bier feine Directe Ruchbegie= hung auf bas Lamm Gottes und den Drachen ftatt. Allerdings aber follen beide Ausdrude eine Andeutung auf jene in fich faffen. Uns fere Auffaffung ftimmt mit der von Sofmann und Auberlen überein, nur bas Letterer jugleich anmendend auf alle Beiten verfahrt. (Richs

tig bemerkt Auberlen, daß dieses Thier bei Daniel zwar sehle, daß maber sein Wirken schon in den klugen Augen des letzen Feindes, dem alle Bildung und ausgeartete Cultur zu Dienste steht, angedeutet sei.) Alle andere Deutung ist unrichtig: ebenso die auf römischeheidnische Weisheit (de Wette, Düsterdieck, Hengstenberg), wie die auf die geistige Macht des Papismus (Ebrard).

Das zweite Thier thut große Zeichen, läßt Feuer vom Hinmel fallen vor den Menschen, verführt die Erdbewohner in Folge der Zeichen, die es vor dem Thiere thut und überredet sie, dem Thiere, welches die Schwertwunde hat und lebt, ein Bild zu machen. Und es wurde ihm gegeben diesem Bilde Lebensodem (Geist) zu geben, damit es rede und bewirke, daß alle, die das Bild nicht anbeten, gestödtet werden (13—15).

Bon Bundern falicher Propheten, welche Nachäffungen der Bunder Gottes find, redet auch fonft die Schrift. Bier erfcheinen fie in gefteigerter Urt. Es find übrigens feine blogen Scheinmunder gemeint, fondern Lugenfrafte, damonische Birfungen und Bauberei (Auberlen), die als Silfsmittel der Berführung Dienen. Daber ift auch das Lugenwunder von dem redenden Bilde - eigentlich ju verfteben (fo Beg, Sofmann, Auberlen). In der Anbetung deffelben manifestirt fich die bochfte Steigerung der Bergotterung der Beltmacht und ihres Tragers. Das also ift das traurige Resultat der Beisbeit Diefer Belt, welche die Beisheit Gottes verachtet. Die Un= betung, welche Rebucadnegar und fpater die Cafaren fur ihre Bilder verlangten, find zwar Borfpiele des hier Gemeiffagten in frubern Entmidelungsepochen der Weltmacht, indeffen ift das, mas bier gemeiffagt mird, nicht durch jene Borfpiele zu erflaren (gegen be Bette und Dufterdied). Auch läßt es fich meder fpiritualiftisch umdenten in ein "Reden ohne Worte" (gegen Bengftenberg), noch barf bas redende Bild für die verforperte Beltmacht erflart werden (gegen Ebrard).

Weiter bewirkt das zweite Thier, daß alle Erdbewohner, Große und Kleine, Reiche und Arme, Freie und Knechte, sich ein Maalzeichen geben an die rechte Hand und die Stirne, so daß weder kaufen noch verkaufen kann, wer nicht hat als Maalzeichen den Namen des Thiers oder die Zahl seines Namens (v. 16 und 17).

Darin vollendet sich der absolute Despotismus der letten Weltmonarchie. Alle Boltsclaffen geben sich, in Folge der Wirksamkeit des falschen Propheten, ein außeres Erkennungszeichen zur Unter-

fcheidung von benen, die das Thier nicht anbeten. Dies Zeichen ift der Rame des Thiers in einem Bablgeichen , welches den Berth der Summe der Buchftaben feines Namens ausdrückt. Alle finnbildlichen Erflärungen des Maalzeichens find falfch (gegen Bengftenberg, Cbrard u. A.). So vollzieht fich alfo auch außerlich die Scheidung zwischen den Unbetern des Thiers und des herrn, und den letteren wird fogar die leibliche Exifteng unmöglich gemacht. Freiwillig reichen fich der absolute Wille des Berrichers und des souverainen Bolfs die Sand zur Unterdruckung der verhaften Chriften. Das ift die Tris umphzeit fur die gottlofe Belt, die ihr Muthchen fühlt an den Unbangern Chrifti. Fur Diefe ift Die Zeit Der Baffion gefommen. Das ift die Alipic von der unfer Berr fagt, daß in ihr fein Menfch erhalten werden fonnte, fo die Tage nicht verfürzet murden (Matth. 24, 21). Treffend faßt Sofmann die Steigerung der antidriftischen Eprannei zusammen, wenn er fagt: "wer nicht vor das berrichende Thier fommt, der fommt por deffen Bild; mer auch diefem aus bem Bege geht, ber muß mit Menschen verfebren; es ift aber vorgefeben, daß Riemand der thatfachlichen Erffarung fich entziehen fann, ob er des Thiers Berrichaft anerkenne oder nicht". - Bum Schluffe beißt es: hier gilt Weisheit; wer Verstand hat, berechne die Zahl des Thiers, benn es ist eines Menschen Zahl und die Zahl ist 666. —

Wie dem ersten Thiere gegenüber Geduld und Glaube Noth thut, so hier im Gegensatz zur falschen Weisheit, die rechte von oben fommende Weisheit Jac. 3, 15. 17. Da aber Johannes die Zahl des Thiers in der Biston gesehen, so theilt er sie mit, mit der Aufsforderung, sie zu berechnen.

Auf die unzähligen Erklärungsversuche unserer Zahl hier näher einzugehen, verbietet uns der gebotene Raum. Wir fassen uns also möglichst kurz. Zunächst ist es ganz contextwidrig, die Zahl als Jahreszahl zu kassen, da es sich um den Namen eines Menschen handelt (gegen Bengel). Eben so wenig darf daraus, daß nach Esra 2, 13 der Kinder Adonikam 666 waren, geschlossen werden, daß Adonikam (der Herr erhebt sich) der symbolische Name der Weltmacht sei (gegen Hengstenberg und Vitringa). Sich dagegen mit der symbolischen Dignität der Zahl zu begnügen und diese nach der Zahlensymbolischen Dignität der Zahl zu begnügen und diese nach der Zahlensymbolischen Auberten, widerspricht der Ausstratung, sie zu berech nen (gegen Auberlen, Lange und U.). Es handelt sich vielmehr wirklich darum, daß die Buchstaben des in Rede stehenden Namens in griechischen (also nicht in hebräischen, auch nicht in lateinisschen) Zahlzeichen berechnet die Summe von 666 ausgeben. In Ans

erfennung deffen meint nun die Dehrgahl der Ausleger, es fomme por allen Dingen darauf an, einen griechifch gefchriebenen Ramen gu finden, deffen Buchstaben den Zahlwerth von 666 betragen. Mehre folder Borter haben fich gefunden. Echon Grenaus 3. B. löfte uniere Bahl durch das Wort: Lareivog auf, (nämlich: 30 + 1 + 300 + 5 + 10 + 50 + 70 + 200 = 666). Da nun diefes Wort au der Deutung des Thiers auf die beidnisch-romische Weltmacht, oder auf das Papftthum gang mohl paßte, fo hat fie von jeher viel Anbanger gefunden (Bictorin, Beda, Andr. Areth. Betftein, Gros tius Calov, Emald, Bleef, Lude, Ebrard, Dufterdied u. 21.). Aber Diefer, wie alle ähnlichen Bersuche der Urt, find nichts Underes, als muffige Berftandesübungen. Sofmann bat unfrer Unficht nach Die einzige vernünftige Lofung unferes Rathfels gefunden (cf. Schftbw. II. 2 S. 701 ff.). Er fagt richtig: doi Duds av Downov heißt die Babl eines Menichen, deffen Rame allerdings berechnet werden fann. Die Buchstaben Diefes Ramens muffen nach ihrem Bablwerth 666 ausmachen. Daraus folgt aber nicht, daß Diefe Berechnung gu jeder Beit anftellbar ift. Bielmehr ift fie es erft dann, wenn der Trager des Namens vorhanden ift. Der Name des letten Beltherrichers alfo mird - wenn die Buchftaben fo berechnet werden, die Summe 666 mirflich enthalten. Das theilt Johannes, weil er Die Bahl in der Bifion gefeben, feinen Lefern mit, Damit Diefe Berechnung angestellt werden fonne, wenn der Untichrift da fei und fein Name befannt. Das ift furz gefaßt die Unficht Sofmanns, durch welche alle jene vorhin genannten Berfuche gur Berechnung unserer Babl abgewiesen find. Der von Dufterdied gegen diefelbe gemachte Ginwurf, daß, folle Hofmann Recht haben, vor av Jownov noch rivos oder nach der ichlechten Gracitat der Apoc. wenigstens eros fteben mußte, ift grundlos, weil ja das, mas das Thier in der Bifion vorftellt, ein bestimmter Denich, nämlich der lette Beltherricher ift.

3. Die Entscheidung c. 14.
a) Die Gemeinde des herrn auf bem Berge Zion 14, 1-5.

Johannes sieht das Lamm auf dem Berge Zion stehen und mit ihm 144,000 welche haben seinen und des Baters Namen gesschrieben auf den Stirnen (v. 1).

Zwei Fragen, deren Beantwortung übrigens auf's Genauste zusammenhängt, kommen hier in Betracht. 1) Wer sind die, welche mit dem Lamme auf dem Berge stehn? 2) Wo ist dieser Berg Jion zu denken? Während die älteren Ausleger bis auf Bitringa hier eine Scene auf Erden erblicken, ist es seit Bengel gewöhnlich ge-

worden an das himmlifche Bion zu benten - und unter ben 144,000 Berflärte zu verfteben (fo Bengel, Bengstenberg, Chrard, welcher im Unterschiede von c. 7 den fehlenden Artifel urgirt und an verflärte Beidendriften denft; fo auch neuerdings Stier). Diefe Auffaffung widerfpricht dem Zusammenhange unserer Gruppe; denn die Gemeinde des herrn bildet ja den Gegensatz jum Reiche des Thieres. Gie ift aber auch gegen den Context, da im Folgenden die Simmlifchen von den 144,000 unterschieden werden. Die Scene ift alfo auf Erden und ebensowenig ein bloges Phantafiebild (gegen de Bette) als die 144,000 auf Erden fichtbare Berflarte find (gegen Dufterdied). Sie bilden vielmehr die von Johannes geschaute Gemeinde der Lettgeit, welche trot der antichriftischen Drangfal bis gur Parufie erhalten bleibt, und im Gegensat jum Maalzeichen des Thiers die Signatur ibres herrn an fich tragt (fo beg, hofmann, Luthardt, Riemann, Rlorfe, Chr. Baulus, Auberlen u. A.). Dit Ausnahme von Chr. Baulus der alle Zufunft Ifraels bestreitet, stimmen die genannten Ausleger darin überein, daß fie die 144,000 bier mit den Berfiegelten aus Ifrael c. 7 id entisch faffen, unterscheiden fich aber darin, daß nach den Einen (Sofmann, Luthardt u. 21.) Dieje Ifraelsgemeinde allein die Parufie zu erleben bestimmt ift, mabrend die Undern (Riemann und Florfe) auch noch die Erhaltung der Beidenfirche in Philadelphia annehmen. Auch wir find auf Grund von Apoc. 3, 10 von der Richtigfeit diefer Annahme überzeugt und fonnten uns daber diefen Theologen anschließen, menn es nicht noch fraglich mare, ob eine exegetische Rothigung vorliegt, Die 144,000 bier und in c. 7 abfolut identisch zu faffen. Rach dem Zusammenbange unferer Gruppe fann bier unter ben 144,000 nur bas in ber Bufte erhaltene Beib gemeint fein (c. 12), also die Rirche der Lettzeit nach unferer Meinung, bestehend aus Ifrael und den Beiden. Gine Rucheziehung auf c. 7 ift wegen des fehlenden Ar= tifels jedenfalle nicht anzunehmen. Darin haben, icheint uns, Chrard und Dufterdied Recht. Auch fehlt ja der Bufat : aus Ifrael. Gine blos numerifche Angabe ift übrigens die Bahl 144,000 weder bier, noch bort. Jedenfalls aber hat fie fymbolifche Bedentung, worauf icon das 12 × 12 hinweift. Gie bezeichnet nämlich die volle Bundes: Babl und zeigt ebenfo wie die 12 Sterne auf dem Saupte des Beibes, Daß Ifrael in die 144,000 mit eingeschloffen zu benten ift. Daraus aber, daß Johannes das Lamm ichaut, ift nicht etwa ju ichließen, daß Chriftus por der Parufie fichtbar erscheinen werde, fondern das ift nach Matth. 28, 20 gu verfteben und nicht zu vergeffen, daß wir eine Biffon vor uns haben, in der das Unfichtbare fichtbar wird.

Johannes hört Stimmen aus dem Himmel, die dem Raufchen vieler Wasser und dem Brausen des Donners gleichen und von Chtherspielern herrühren, die ein neues Lied singen vor dem Throne Gottes und den Thronwesen und Aeltesten. Und Niemand konnte das Lied verstehen, als die 144,000, welche erkauft sind von der Erde. Diese sind es, die sich mit Weibern nicht besselekt haben, dem sie sind Jungfrauen. Sie solgen dem Lamme, wohin es sie sührt und sind erkauft als Erstlinge Gott und dem Lamme. In ihrem Munde ist keine Lüge gefunden, denn sie sind tadellos (v. 2—5).

Sier werden deutlich die Simmlischen von der Gemeinde auf Erden unterschieden. Das Lernen oder Berfteben des Liedes bedeutet nicht Mitfingen (gegen Cbrard), fondern druckt den Gedanfen aus, daß nur die Gemeinde ein Berftandniß hat fur die Geligkeit, Die Gott den Seinen bereitet (1. Ror. 2, 9). Die Gemeinde wird naber bezeichnet als erfauft von der Erde, nämlich durch das Blut des Lammes; ferner als jungfräulich; endlich als Chrifto nachfolgend, mobin er fie führt. Sier find die Borte: fie haben fich mit Beis bern nicht beflect, fcmierig. Berfteht man fie eigentlich von unreiner Beschlechtsgemeinschaft oder Surerei, morauf das podered bingu= weisen scheint (fo Bengel, de Wette), so ift es auffallend, daß das Freifein' von einer fo groben Gunde mit der nachfolge Sefu gleich= geftellt wird. Die Rirchenväter und Die romifchen Ausleger erflaren Daber Die Worte von freiwilliger Chelofigfeit, vom Colibat und Monchthum. Auch Dufterdied halt Diefe Erflarung fur Die einzig richtige, fpricht aber in Folge deffen von einem Mangel in den fittlichen Unfichten des Berf. der Apot. Rach Sofmann redet unfere Stelle von freiwilliger Entsagung in Betreff der Gefchlechtsgemein= fcaft in dem Ginne von Matth. 19, 12 und 1. Ror. 7, 32-34. Bas der Apostel in feiner Zeit der Umftande megen anrathe, merde in der Drangfalszeit zur Pflicht; der gebrauchte Ausdruck befage nur, daß die 144,000 als mabre Chriften Allem entfagt batten. -Alle Erflärungen von freiwilliger Chelofigfeit icheinen uns indeffen wegen das nodered unftatthaft. Gollen die Borte eigentlich ver, ftanden werden, fo tonnen fie nur Burerei bedeuten. Gie find aber mohl bildlich zu verfteben, wenn auch nicht fo, daß das Weib überhaupt Bild der Gunde fei, da die Gunde weiblichen Gefchlechtes ift (gegen Sengstenberg). Die Gemeinde hat sich frei erhalten bom Abfall, darum ift fie eine naodevog aren Eph. 5, 25-27, 1. Kor.

11, 2. Dazu paßt auch das ψεσδος (cf. Apoc. 21, 27 mo auch Lügen und Gößengreuel zusammengestellt sind) und der Ausdruck giebt in jeder Beziehung einen guten Sinn (so auch Bitringa, Zülzlig, Ebrard, Gräber, Auberlen). Zu ἔμωμοί εἰσιν vergl. Eph. 4, 1. 5, 27 Col. Der Gegensat dieser Gottes-Gemeinde zu dem Reich des Thiers c. 13 zeigt uns den Abschluß der irdischen Geschichts-Entwickelung. Nunmehr muß also die Entscheidung eintreten. Siezben Engel sind bei derselben betheiligt. Drei verkündigen das Gezricht und vier vollziehen es.

## b) Gerichtsberfundigungen v. 6-13.

Johannes sieht einen Engel fliegen in der Mitte des Hinmels, der hat ein ewiges Evangelium an alle Bölker (v. 6) und fordert mit lauter Stimme auf, Gott zu fürchten und ihm Ehre zu geben, denn die Stunde des Gerichts sei gekommen — und anzubeten den Schöpfer Himmels und der Erde (v. 7).

Das ewige Evangelium ist auch das einige von der Gnade Gottes in Christo. Dieses beginnt immer mit der Predigt der Buße. So auch in der letten Zeit. Dem Abfall gegenüber wird auf das Gericht dessen gewiesen, der zugleich der Schöpfer ist. Daß dieser Bußeruf mit jenen zwei Zeugen (c. 11) in Verbindung steht, ist sehr wahrscheinlich (so Seß), aber an Missionspredigt zu denken, haben wir keine Veranlassung (gegen Ebrard).

Ein zweiter Engel verkündigt, daß Babylon, die Große, gesfallen ist, welche mit dem Zornwein ihrer Hurerei die Bölker gestränkt hat (v. 8.)

Obgleich wir c. 16, 12 dem Falle Babels wiederum begegnen, so ist doch an unserer Stelle die Annahme einer proleptischen Bormansverfündigung mindestens überslüssig, da die Gruppen selbstständig sind (gegen Düsterdiech). Unser Ausruf wiederholt sich c. 18, 2 und erinnert an Jes. 21, 9, Jerem. 50, 2. 51, 8. Babel ist neben den beiden Thieren, die dritte Gestalt, in welcher uns das Geheimnis der Bosheit entgegentritt und seine Bedeutung erhellt aus der Aussührlichseit, mit der es in der Weissaug beschrieben wird. "Seit jenem Thurmsbau zu Babel zieht sich der typische Name Babel, als Bezeichnung einer dem Bolse Gottes seindseligen Macht, durch das geschichtliche Babel, von dem die Schrift auch Zusünstiges verfündigt, hindurch—bis zu den Gesichten des Johannes (Stier, Reden der Engel). An unserer Stelle ist nur ein characteristisches Mersmal Babels angegeben. Es tränkt die Bölser mit dem Wein ihrer nogvela, d. h.

fie bethort und berauscht fie; wer aber von diefem Beine trinft, der trinkt Gottes Born in fich (fo de Wette, Dufterdied, Sofmann u. 21.). - Fragen wir nun, mas "Babel" fei, jo fommt es fur die Beantwortung Diefer Frage vor Allem auf das Berftandniß ber noprela an. Mit Bermeifung auf c. 13 fonnen wir alle Deutungen Babels auf bas heidnische und papftliche Rom ohne Beiteres abmeifen, meil fie das eschatologische Moment unseres Gefichtes verfennen. Aber felbft da, wo diefes anerfannt wird, ift die Deutung auf die romis fche Rirche der letten Beit - mindeftens einseitig (gegen Cbrard). Mus dem Bufammenhange aller Stellen der Apocalupfe, in welchen Babel vorfommt c. 14, 8; c. 16, 12; c. 17 und 18 und c. 19, 1 bis 10 geht flar hervor, daß Babel eine eschatologische Geffalt ift, eben fo zufunftig, wie der mit ihm gleichzeitige Antichrift (c. 17), ber mit feinen 10 Ronigen Babel gerftort. Gine Gigenthumlichfeit Diefer Geftalt tritt weiter darin hervor, daß fie unter bem Bilde einer Bure und einer Stadt gugleich dargeftellt wird.

In Diefer Doppelgeftalt bildet Babel den Gegenfat zur Braut, ober gum Beibe des Berrn, Die ichlieflich dem Geber auch als Die Stadt, welche vom himmel berabgefommen ift, gezeigt wird. Es fragt fich nun : mas macht die Befensbestimmung Babels que? 3ft Babel, im Gegensat zur mahren Gemeinde, die abgefallene Gemeinde, ober ift es die Beltstadt im Gegensat gur Gottesftadt? Je nachdem das eine oder andre Moment betont wird, antworten die neuern Ausleger entweder: Babel ift die allgefallene Rirche der letten Zeit, in welcher das Pfeudochriftenthum fich vollendet (Auberlen a. a. D. S. 341, Stier u. A.); oder: Babel ift die Belthauptftadt der Lett= zeit, in welcher die Gunde der Beltluft ihr Bollmag erreicht (Sof= mann, Luthardt und A.). Erft die Erflarung von c. 17 und 18 fann die vorliegende Frage vollständig beantworten. Sier fonnen wir nur vorläufig erflaren, daß wir im Befentlichen mit Auberlen übereinftimmen, obgleich wir weber feinen Rirchenbegriff theilen, noch auch mit der Art einverstanden find, wie er die eschatologischen Ge= ftalten verallgemeinert. Uns nämlich ift Babel nicht die verweltlichte Rirche aller Zeiten, fondern nur der letten Zeit, obgleich die reife Frucht einer vorgangigen Entwidelung. Unter dem Tranfen der Bolfer mit dem Bein der Surerei verfteben mir daber die Bethorung und Berführung derfelben zur Abgötterei und zum Abfall. -Die entgegenstehende Unficht Sofmanns fucht nachzuweisen, daß mit Der nogveia das Bublen um die Gunft der Bolfer gemeint fei (Schftbew. II., 2, G. 705 ff.) Geine Argumentation geht von der Frage aus: mas hat fich Johannes, mas haben fich feine Lefer bei

ben Borten des Engels c. 14, 8 unter Babel gedacht? Schon aus dem a. T. fei bem Johannes Babel ale Mittelpunft Des Bolferverfebre befannt gemefen. Mus 1. Petri 5, 13 erhelle, daß die Be-Beichnung der Beltftadt Rom mit dem Ramen Babylon gu Johannis Beit gang und gabe gemefen fei. In diefem Ginne alfo (b. b. mit dem Gedanfen an eine Beltftadt) feien dem Johannes und feinen Lefern die alttestamentlichen Beiffagungen von Babel ins Gedachtniß gerufen und mas mit der mogreia gemeint fei, ergebe fich ebenfalls aus benfelben. Richt um Bublichaft ichlechtbin handle es fich , fo daß an Abgotterei gedacht merten tonne, fondern um Buhlen mit den Bolfern. Babel tranfe die Bolfer, b. b., es gebe den Bein der Bethörung ihnen zu trinfen, und davon bezaubert, murden diefe fein eigen (18, 3). Die Sauptfache fei alfo, daß Babel Bublichaft mit den Bolfern treibe, d. b., fich ihnen angenehm mache, um feinen Bublgewinn zu baben. (Dazu citirt hofmann Jef. 23, 17 und Rabum 3, 4, in welchen Stellen Tyrus und Ninive im lettgenannten Ginne Suren genannt werden. Berfteben wir Soffmann recht, fo foll alfo Johannes, da es fich um Bublen mit ben Bolfern handelt, auch Die πορυσία an unferer Stelle fo verstanden haben). Unberlens Berfahdren wird von Hofmann oberflächlich genannt, weil er die nogvela bier nicht nach jenen zwei Stellen, die der unfrigen verwandter feien, deute, fondern nach den Stellen des A. I., in welchen "Burerei treiben" den Abfall der Gemeinde von Gott begeichnet. Ferner habe er nicht berücksichtigt, was fich Johannes unter Babel gedacht und habe daber den Ausgangspunft der Untersuchung nicht von c. 14, 8 genommen, fondern von der Bedeutung der Surerei überhaupt. - Bir fonnen nicht fagen, daß diefe zwar icharffinnige, aber fünftliche Beweisführung uns überzengt habe. 3ft's doch noch feineswegs vollkommen erwiesen, daß zur Zeit des Johannes Rom allgemein Babylon genannt murde (Bgl. Suther gu 1 Bet. 5, 13). Abgesehen aber auch davon, fonnte Johannes, zumal da der Ausruf des Engels ihm Jef. 21, 9 und Jerem. 51, 7 u. 8 ins Gedachtniß rief, gemiß aus dem A. I. wiffen, daß Babel nicht bloß der Mittelpunft des Bolferverfehrs, fondern auch ein Sauptfit der Abgötterei und eine dem Bolfe Gottes feindselige Macht fei (Screm. 51, 25). Ebenso möchten jum Berftandniß deffen, mas es um die Bublichaft fei, von welcher der Engel redet, feineswegs Jef. 23, 17 und Rah. 3, 4 die Grundstellen fein, denn in diefen ift vom "Tranfen " gar nicht die Rede. Dagegen aber wird Jerem. 51, 7. 8 Babel ein Relch genannt, aus dem die Bolfer getrunfen haben und find unfinnig geworden. Der Inhalt jenes Relches ift eben die

an woovela Babels. Indem es den Bolfern diefen Tranf giebt, burt es mit ihnen, verführt fie gum Abfall von Gott und überliefert fie feinem Gerichte. Und gerade diefe Begiehung tritt auch an unfrer Stelle Darin dimieder hervor, daß der Bein ein Bornmein genannt mird. Das Buhlen um die Gunft der Bolfer oder das Sichangenehmmachen bei ihnen, ift nur eine Seite der mooveia, erschöpft gber den Begriff Derfelben nicht. Auch in der Stelle c. 18, 3, auf melde hofmann fich beruft, beißt es : Babel babe mit feinem Surenwein Die Bolfer getranft, d. b. fie gum Abfall verleitet, und in Folge deffen hatten die Konige mit ihr geburt, d. b. Abgotterei getrieben. Dur wenn es von vornherein feststände, daß das apofaluptifche Babel eine Weltstadt fei, mare man genothigt, jur Erflarung der mooreia derfelben jene beiden Stellen über Tyrus und Minive berbeiguzieben, wie auch Bengftenberg und alle die Ausleger thun, welche Babplon auf das beidnische Rom deuten. Wenn aber Sofmann darauf Gemicht legt, man muffe junachft fragen, was Johannes fich unter Babylon gedacht, fo find wir der unvorgreiflichen Meinung, daß Jobannes, als er in der Bifton c. 14, 8 den Ruf des Engels ver= nahm, überhaupt noch fein volles Berftandniß vom Befen des apofalpptischen Babel baben fonnte. Das Gebeimnig Babels murde ibm darum fpater erft enthüllt (c. 17 u. 18). Erft als er die Sure fah mit dem Becher in der Sand (ans dem fie doch die Bolfer getrantt hat), und diefer ftrogte von Gogengreueln (Boelvyuara) und Unreinigfeit der Gurerei, da erft wird er recht verftanden haben, mas no es um die Bublichaft mit den Bolfern fei. Fur das Berftandniß Babels in der Apocalypfe, wird, wie euch Stier richtig bemerft, c. 17, 4 u. 5, die Normalftelle bleiben. Rach diefer aber fceint es uns wenigstens flar, daß die nogrela Babels nur in dem Ginne der Abfallsgreuel verftanden werden fann. Denn in dem Babel der Lett= Geit hat das Treiben jener Sfabel im Gendichreiben ju Thyatira feine Bollendung erreicht. annadag einnat genad, dun reda pedejendt

Ein dritter Engel verkündigt Allen, die das Thier und sein Bild anbeten, und sein Maalzeichen annehmen, daß sie trinken werden den Wein des Zornes Gottes, der unvermischt eingeschenkt ist in den Becher des Zornes; daß sie mit Feuer und Schwefel werden gequälet werden vor den Engeln und dem Lamme und daß der Rauch ihrer Qual in alle Ewigkeit aufsteigen werde und sie keine Ruhe haben werden (v. 9—11).

Dem Gericht über Babel folgt immer das Gericht über das Thier, deffen Anhanger mit Diefen furchtbar ernften Worten bedroht

merden. Beziehen sie sich auch zunächst nur auf die Letzzeit, so haben sie doch für alle Zeiten Geltung; denn das Thier ist nur die Bollendung des schon früher vorhandenen Thierwesens. Daß hier von den ewigen Höllenstrasen die Rede ist, versteht sich von selbst. Die Ruhelosigseit ist der Burm, der nicht stirbt und das Feuer, das nicht verlischt.

Hieran schließt sich ein Mahn- und Trostwort an die Gläusbigen: hier gilt Geduld für alle, welche die Gebote Gottes halten und den Glauben an Jesum. Und eine Stimme vom Himmel spricht: selig sind die Todten, die in dem Herrn sterben, von num an, denn der Geist spricht: daß sie ausruhen von ihren Mühen und ihre Werke folgen mit ihnen (v. 12 u. 13).

Die Worte in v. 13 werden verschieden erklärt. Berbindet man &n' cor mit &nodrhozortes, so bezieht sich der Ausspruch nur auf die Letztzeit. Die in der Drangsal Sterbenden stehen dann im Gegensatzu denen, welche die Parusie erleben und der Ausspruch hier wird dann zu c. 19, 9 in Beziehung gesetzt (so Hosmann). Die Mehrzahl der Aussleger verbindet indessen &n' cort mit pazageot selig sind also von nun an, d. h. also schon jest alle im Herrn sters benden Gläubigen (so de Wette, Düsterdieck, Hengstenberg, Ebrard u. A.). Wir schließen uns der letztern Meinung an. Eine andre Schwierigseit liegt in dem Vra, weil fraglich ist, wovon es abhängt. Hosmann faßt den mit kra beginnenden Satz als dem vorigen coordinirt. Das scheint uns die beste Lösung der vorliegenden Schwierigseit zu sein, denn weder ist das kra von dezes abhängig (Ebrard), noch ist es eine Umschreibung des Imperativs (de Wette).

c) Entscheidungsthaten, ober bas Gericht unter bem Bilbe ber Ernte und Lefe nebst Relterung v. 14-20.

Johannes hat die volle Ausgestaltung des Gegensaßes zwischen Christus und dem Drachen in dem Thier und der Gemeinde auf dem Berge Zion geschaut. Nun muß die Entscheidung eintreten durch das mit der Parusie verbundene Gericht; denn wir sind wieder bis an's Ende gesommen. Aber auch diesmal schaut der Seher noch nicht die Parusie selbst, sondern das Gericht wird ihm in zwei Bildern dargestellt. Das ist aber nicht etwa so zu verstehen, als seien diese nur proseptische Borausdarstellungen des Gerichts (gegen de Bette und Düsterdieck), zu welcher Annahme die Versennung des Gruppensystems treiben muß, sondern die Handlungen stellen nur das Gericht bildlich dar, sind aber selbst so definitiv als mögs

lich (fo auch Hengstenberg). Mit 14, 20 ift das Ende da, ebenso wie 8, 1 und 11, 15.

## Bollendung des ich 14-16. Die Ernte v. 14-16. Das ich Bollendellog

Auf einer lichten Wolke sieht Johannes einen andern Engel sizen, ähnlich einem Menschensohne, der auf dem Haupte eine goldne Krone hat und in der Hand eine scharfe Sichel. Und durch einen andern Engel, der aus dem Tempel kommt, erhält der auf der Wolke Sitzende den Vefehl, die Sichel auszuwersen und zu ernten, denn die Stunde der Ernte sei gekommen und die Ernte der Erde seir reif (dürr oder trocken) geworden. Der Engel auf der Wolke wirft die Sichel auf die Erde und die Erde wird geerntet (14—16).

Die herrliche Erscheinung des Engels und seine Aehnlichseit mit dem Menschensohne, der doch der Richter sei, hat eine große Jahl der Ausleger bestimmt unter diesen Engel Christum zu versstehen (so Andreas, Areth. Beda, Calov, Ewald, Hengstenberg, Ebrard, Düsterdiech). Wir müssen diese Meinung verwersen 1) weil Christus nirgends in der Apocalypse als &loo äyyslos bezeichnet wird 2) weil durch diese Annahme die Siebenzahl der Engel, die seit c. 14, 6 thätig ist, ausgehoben wird, 3) weil der Engel auf der Wolse Besehl erhält durch einen andern und endlich 4) weil Matth. 13, 39—41 die Engel ausdrücklich als Schnitter bezeichnet sind. Die Engel handeln übrigens nicht selbstständig, sondern sind nur Vollstrecker des Gezrichts. Christus bleibt der Richter (so Vitringa, Bengel, Züllig, de Wette, Hahn, Hosmann und Stier).

### β) Die Traubenleje und Relterung v. 17-20.

Ein andrer Engel geht hervor aus dem himmlischen Tempel mit einer scharfen Sichel und bekommt durch einen andern Engel, der aus dem Brandopferaltare kommt und die Macht über das Feuer hat, den Besehl die Sichel auszuwerfen und abzuschneiden die Trauben des Weinstocks der Erde, weil die Weinbeeren vollsaftig geworden. Er wirft die Sichel aus und schneidet den Weinstock der Erde ab und wirft ihn in die große Kelter des Zornes Gottes (v. 17—19). Und es wurde die Kelter getreten außerhalb der Stadt und aus der Kelter ging das Blut aus dis an die Zäume der Pferde 1600 Stadien weit (v. 20).

Das ganze Bild erweist sich schon dadurch als Darftellung eines Strafgerichts, daß der Befehl diesmal aus dem Brandopfer-

altar fommt, mo das Feuer ber Berichte Gottes brennt; ferner das burch, daß von der Ueppigfeit der Trauben und der Relter des Borns (Sef. 63) die Rede ift. Die Stadt (v. 20) mird von allen Auslegern auf Jerufalem bezogen, wenn auch viele das wieder fymbolifch umdeuten. Das Blut entspricht junachst noch dem Bilbe. Codann aber geht daffelbe in die Borftellung eines großen Blutbades über. Benn es beißt : das Blut fei bis an die Baume ber Pferde gestiegen, so ift damit ausgedruckt, daß an ein Entrinnen nicht zu Denken fei (Hofmann). Ueber den langen Blutftrom haben die Ausleger allerlei Meinungen gehabt. Die von Sieronvmus aufgestellte Unficht, es fei damit die Lange Balaftinas bezeichnet , bat zwar viel Beifall gefunden, läßt fich aber nicht halten, da Balaftina faum 1300 Stadien lang ift. Die Rahl wird wohl fymbolisch, oder schematisch au faffen fein und da 4 oder 40 die Grundgabl ift, fo möchte darin, wie ichon Victorinus bemerft bat, eine Sinweifung auf die 4 Belt= gegenden liegen (Ebrard, Dufterdied u. A.). Dag die Lefe nebft Der Relterung ein Strafgericht ift, darüber find alle Ausleger einig. Die Frage aber, mas denn das erfte Bild darftelle, wird verschieden beantwortet. Biele altere und einige der neuern Ausleger halten auch die Ernte für ein Strafgericht über die zum Gericht reifgewordene gottlofe Belt (Bictringa, Ewald, de Bette, Bengstenberg, Dufterdied u. U.). Dagegen haben Andre die Ernte als Seimholung der Gerechten, als gnadige Ginerntung des in der Drangfalshige gereiften Korns in Die Schennen Gottes erflart (fo Bengel, Beg, Ebrard, Sofmann, Ch. Paulus.) Man beruft fich dabei auf Matth. 13, 37 306. 4. 35 Matth. 9, 37. Diese Auffaffung empfiehlt fich uns ichon deshalb, weil es fich um Entscheidung des Gegensages handelt zwischen der Gemeinde des Lammes und dem Reiche des Thiers. Bas die Lefe und Refterung betrifft, fo verweisen die meiften Ausleger auf die Niederlage des antichriftischen Seeres 19, 19-21. (Dufferdied citirt auch Apocal. 20, 8 u. 9). Hofmann's Erflärung bat uns nicht recht flar werden wollen. Auf Grund von Joel 4, 13 fagt er, es fei nicht etwa ein allgemeines Berderben der unter dem Reinde Gottes Bufammen befagten Bolferwelt zu verfteben, fondern ein Gericht Gottes über das wider die Stadt Gottes versammelte Bolferheer, über meldes hinaus eine Zeit liegen fann, wie fie Joel am Schluffe feines Buchs ichildert (Schftb. II. 2 G. 704). Berftebe ich Sofmann recht, - jo ift ihm diese Relterung im Thale Josaphat identisch mit der Niederlage des antichriftischen heers c. 19, 19-21 und die Beit, von der Joel redet, mit dem Reich der 1000 Jahre Apoe. 20, 1-6. Demgufolge theilt er Die Anficht, Die fich auch bei den

andern Auslegern findet, wenn fie c. 19, 19 citiren und diese halten wir gleichfalls im Allgemeinen für die richtige.

Zweite Gruppe des letten Cyclus. Die sieben Zornschalen oder die letten Strafgerichte über die antidristische Welt. (Fünste Gruppe des Ganzen) c. 15, 1—16, 17.

3draid 19d 3111. Einleitung zu den Schalen c. 15.

Johannes sieht ein großes wunderbares Zeichen im Himmel: sieben Engel, welche haben die sieben letzten Plagen, weil in ihnen der Zorn Gottes erfüllt wird (v. 1).

Bie c. 8, 2—5 auf die Posaunengerichte vorbereitet, so c. 15 auf die Schalen. Da aber die sieben Engel erst v. 7 die Schalen erhalten, so bildet v. 1 gleichsam vorausgreisend den Eingang, in ähnlicher Beise wie 12, 1. Zunächst sieht Johannes das, was sich begeben soll als ein bedeutsames Zeichen im Himmel. Ausdrücklich aber werden diese Plagen als die letzten bezeichnet. Sind sie vollzogen, so kann nur das Ende folgen.

An dem gläsernen Meer, das mit Feuer gemischt ist, sieht Johannes die Ueberwinder über das Thier und sein Bild und seine Zahl stehen und sie haben die Eithern Gottes in den Händen (v. 2). Und sie singen das Lied Mosis und das Lied des Lanuncs und preisen die Größe und die Bunderbarkeit der Werke und die Wahrheit und Gerechtigkeit der Wege Gottes. Wer sollte seinen Namen nicht sürchten und ehren, er ist allein heilig und alle Völker werden kommen und anbeten, da seine Gerichte offenbart sind (3 u. 4).

Die Scene ist im himmel. Das gläserne Meer (c. 4, 6) ist mit Fener gemischt, weil die Gerichte Gottes kommen sollen. Die Lobpreisenden werden deutlich als die Ueberwinder aus der letzen Drangsal bezeichnet. Es sind die Verklärten, die c. 7, 9 schon gesschildert waren. Das Siegeslied, das sie singen, wird ein Lied Mosis und des Lammes genannt. Dies weist auf die wesentliche Einsheit des A. und N. B. Nur ein heil ist das Ziel aller Gottessossen

Darauf sieht Johannes, daß der Tempel der Hitte des Zeugnisses im Himmel sich öffnet und die sieben Engel, welche die sieben Plagen haben, gehen heraus gekleidet in weiße glänzende Leinwand und um die Brust gegürtet mit goldnen Gürteln. Und eines der vier Thronwesen gab ihnen sieben goldne Schalen, die da gefüllt waren mit

dem Zorne des in Ewigkeit lebendigen Gottes. Und der Tempel füllte sich mit Nauch von der Herrlichkeit und Kraft Gottes und Niemand konnte hineingehn in den Tempel bis die sieben Plagen der sieben Engel erfüllt waren (v. 5—8).

Schon 11, 19 war die Bundeslade im Allerheiligsten sichtbar geworden. Jest öffnet sich das ganze Tempelhaus, das als Hütte des Zeugnisses genauer bezeichnet wird. Der Gen. zīg σχηνης ist Gen. appositionis (so hengstenberg, Düsterdiech). Da es sich um eine Gerichtsoffenbarung Gottes über die Welt handelt, [die feine Creatur aushalten fann (v. 8)], so empfangen die Engel ihre Schallen von einem der Wesen, welche die Weltgegenwart Gottes vermitzteln und der Tempel füllt sich mit Rauch von der herrlichseit Gottes. 2 Mos. 40, 34. 2 Reg. 8, 10.

#### 2) Die Ausgiegung der fieben Schalen c. 16, 1-17

Da diese Blagen ausdrücklich als die letten bezeichnet werden und das Reich des Untichrift treffen, fo find alle Deutungen der alteren Ausleger auf firchengeschichtliche Facta ohne Beiteres als unftatthaft auszuschließen. Eben fo wenig tonnen fie nur allgemeine Strafgerichte bedeuten, melde die Geschichte durchziehen (gegen Bengftenberg). Bollends verfehrt ift es, aus dem Liede des Lammes c. 15, 3 foliegen ju wollen, daß die Siegenden identisch seien mit den 144,000 in c. 14, und dann berauszubringen, daß die erften vier Plagen in die Beit der Rirchengeschichte, oder Die 42 Monate des Thiers, Die letten drei aber in die Zeit der letten Drangfal fallen (gegen Ebrard). Alle fieben Zornichalen find eschatologisch aufzufaffen (Beg, hofmann, Auberlen u. A.) Dag zwischen den Posaunen und Schalen eine gemiffe Aehnlichkeit ftattfindet, läßt fich nicht leugnen. Bie fie fich aber eigentlich zu einander verhalten werden, darüber find alle Bermuthungen fruchtlos. - Auch die Gliederung unserer Gruppe tritt nicht flar heraus. Einige Ausleger theilen 3 + 4, weil zwischen der dritten und vierten Schale (v. 5-7) eine Unterbrechung ftatt= findet; andre 4 + 3, weil die ersten 4 einen verwandten Inhalt haben; noch Andre 3 + 2 + 1 + 1. Es fommt darauf nicht viel an.

## Die drei erften Schalen v. 1-7.

Aus dem Tempel ergeht an die Engel der Befehl, die Schalen bes Zornes auszugießen. Der erste gießt seine Schale auf die Erde und es entstehet ein böses schmerzhaftes Geschwür an denen, welche das Maalzeichen des Thiers haben und sein Bild anbeten (v. 1—2).

Der zweite gießt seine Schale auf's Meer und es wird Blut als eines Todten und alles Lebendige im Meer stirbt (v. 3). Der dritte gießt seine Schale auf die Süßwasser und es entsteht Blut (v. 4). Johannes hört die Stimme des Engels der Wasser den gerechten und heiligen Gott, der da war und ist, preisen, weil er gerichtet hat; denn sie haben das Blut der Heiligen und Propheten vergossen und Gott hat ihnen Blut zu trinken gegeben. Und auch der Altar preist die wahren und gerechten Gerichte Gottes (v. 5—7).

In allen diesen Gerichten tritt das Moment der Vergeltung hervor, wie das ausdrücklich v. 5—7 hervorgehoben wird. Die zweite
Schale erinnert an die zweite Posaune, die dritte Schale an die dritte
Posaune, nur daß hier die Birkungen stärker sind. Der Engel des
Wassers ift Personification des Wassers, wie denn auch der Altar redend
eingeführt wird.

#### moulle vo Die vierte und fünfte Schale v. 8-11.

Der vierte Engel gießt seine Schale auf die Sonne und es wird ihr gegeben die Menschen mit Teuer zu glühen. Sie werden von großer Hitze glühend und lästern den Namen Gottes, der Macht hat über diese Plage und bekehren sich nicht, um Gott die Ehre zu geben (v. 8 n. 9). Und der fünste gießt seine Schale auf den Thron des Thiers und sein Reich wird versinstert und sie zerbeissen sich die Zungen vor Schmerz und lästern den Gott des Himmels wegen ihrer Schmerzen und Geschwüre und bekehren sich nicht von ihren Werken (v. 10 n. 11).

Eine gewisse Aehnlichkeit findet auch zwischen der vierten Jornschale und der vierten Posaune Statt; nur ist die Wirkung an der Sonne eine verschiedene. Der Erfolg der Plage, die gleichfalls eigentlich zu verstehen ist, ist Verstockung der Kinder der Welt. Die fünste Plage trifft Reich und Thron des Antichrist und wirft eine Grauen und Angst erregende Finsterniß, deren Furchtbarkeit in dem Zerbeißen der Zungen ausgedrückt ist. So geben die Feuerhiße und die Finsterniß den Borschmack der Höllenpein (Hofmann). Daß auch die fünste Schale an die fünste Posaune erinnert, wie Ebrard hervorhebt, läßt sich nicht läugnen, da die Storpionstiche dort zu den Schmerzen hier eine gewisse Parallele abgeben. Troß aller Plagen aber bekehrt sich die Welt nicht, sondern der Gott dieser Welt bleibt ihr Abgott. (Heß).

Die fechste Schale v. 12 und die Epifode v. 13-16.

Die gewöhnliche Auffaffung, nach welcher v. 12-16 ben Inbalt ber fechsten Schale bilden, verwidelt fich in unlösbare Schwies rigfeiten. Die meiften Ausleger nämlich, fie mogen nun bas Bange zeitgeschichtlich, firchengeschichtlich ober von der Lettzeit deuten, finden in Der fechsten Schale zwei Ereigniffe gemeiffagt: 1) Die Berftorung Babels durch den Antichrift, 2) die Niederlage des Antichrift bei Berufalem. Dann ift aber nicht zu versteben, marum die Sammlung des heeres nicht voransteht und warum die Schale nur über Babel und nicht über den Antichrift ausgegoffen wird. Ferner: enthalt v. 16 die lette Riederlage des Antichrift (c. 19, 19-21), fo ift ja das Ende ichon da und die Parufie muß erfolgen. Bas foll denn noch Die fiebente Schale bringen? Da muß benn naturlich die fechfte Schale wieder proleptisch (Dufterdied) oder nur finnbildlich (Ebrard) aufgefaßt werden und verliert dadurch allen Inhalt. Undre allegorifiren Alles und finden in unferem Abschnitt nur das allgemeine Bild der Befiegung Der Reinde Gottes (gegen Bengftenberg). Gine folche Auslegung bat freilich nirgends Schwierigfeiten im Tegt, weil fie denfelben überbaupt nur fagen läßt, was fie will. Endlich aber ift auch das unftattbaft, die Beere gegen einander ruden gu laffen und unter ben Ronigen aus Often die fiegreiche aus Mittelaffen gurudfehrende Ge= meinde Chrifti ju verfteben, melde v. 16 den Antichrift befiegt. Diefen überwindet ja nur der Berr bei feiner Biederfunft, obn' Menschenhand (gegen Ch. Baulus u. A.). Sofmann allein hat das Berdienst über diese schwierige Stelle der Apocalppse Licht verbreitet ju haben. Er hat v. 12 als Inhalt der Schale und v. 13-16 als eine auf die Gemeinde bezugliche Episode erkannt, Die gang nach Unalogie der Giegel und Posaunen, vor die lette Entscheidung tritt. In diefer Auffaffung ichließen wir uns ihm unbedingt an.

### a) Die sechste Schale v. 12.

Der sechste Engel gießt seine Schale auf den großen Fluß Euphrat und sein Wasser trocknet aus, damit der Weg der Könige vom Aufgang der Sonne bereitet werde.

Die meisten Ausleger haben anerkannt, daß der Euphrat auf Babylon hinweise, so verschieden sie das auch wieder auf das heidenische oder päpstliche Rom deuten. Sie verkennen dabei, daß wir in den Schalen die letzten Plagen vor der Parusie anzuerkennen haben. Aus alttestamentlichen Beissaungen über Babel (Jerem. 51, 25—32; Jes. 13, 3—17. 46, 11 u. A.) hat unser Gesicht mit Recht Hosmann (Beiss. u. Erf.) erklärt. Benn die Basserteiche

um Babel durch Abgrabung des Guphrat troden gelegt werden. fo ift die Stadt fcuglos. Cyrus, der auch von Diten fam, eros berte auf Diese Beije Babel. Benn es also bier beift, daß den Ronigen bes Oftens durch Austrodnung des Fluffes der Beg ge= bahnt ift, fo bedeutet das den Sturg des eschatologischen Babylon. Comit haben wir bier bas Gericht, meldes icon c. 14, 8 verfundigt und c. 17 und 18 beschrieben wird und die Ronige von Often find identisch mit den 10 Konigen c. 17, 16, die mit dem Untichrift Babylon zerftoren. Das Gericht über Babel ift aber auch der Unfang des Endgerichts über Die gottwidrigen Machte der Lettzeit. In Obigem ftimmen wir mit Sofmann überein, obgleich mir Babel anders als er, d. h., von der gogendienerischen Rirche der Lettzeit erflären, deren Borbild das alte Babel mar (Jef. 14, 19 47, 9-13 Ser. 51). Benn er aber weiter das Berhaltniß Uffur's ju Babel in Parallele ftellt zum Berhältnig des letten Beltherrichers zur letten Welthauptstadt, fo ift uns dabei nicht recht flar geworden, ob damit nur eine Analogie, oder ob eine Biederholung fruberer Berhaltniffe gemeint ift. Unferer Meinung nach reichen die altteftamentlichen Beiffagungen über das alte Babylon, obgleich fie in den durch Cyrus berbeigeführten Berichten theilmeise schon erfüllt find, denn doch auch noch weiter und beziehen fich zugleich auf das apocalyptische Babel. Bon ihrer Erfüllung aber gilt Deligich's Wort, daß fie, wenn fie das erfte Mal nicht erschöpfend war, fo lange immer in neuen Schwingungen fich fortjett, bis der Thatbestand der Berwirflichung fich decht mit dem Sinn und Bortlaut des Gemeiffagten (Bergog, Real-Enc. III. S. 285). Schließlich bemerten wir in Beziehung auf Die fechfte Schale, daß auch hier, wie bei allen übrigen, eine gemiffe Berbindung mit der fechften Posaune Statt findet, wenn auch die Ronige des Dftens nicht identifch find mit den vier Engeln und dem damonischen Beer (gegen Das was die fechste Posaune darstellt, scheint vielmehr erft vorausgeben zu muffen, ebe es zu Babel's Sturg fommt. jene damonifden Machte am Euphrat gebunden maren, jo icheinen fie durch Babel niedergehalten zu fein. Ihre Loslaffung icheint, wie auch Ebrard darauf meift, ein Beweis, daß Babel feine Macht über Die meiften Budiene naben anertaunt, baitable meffiem aid

#### rim fiche ober pagifiche 13-16. ofilige nede ochim

Johannes sieht aus dem Munde des Drachen und des Thiers und des falschen Propheten drei unreine Geister, ähnlich Fröschen, ausgehn. Es sind Geister der Dämonen, welche Zeichen thun und ansgehen zu den Königen der ganzen Erde, sie zu sammeln zum Kriege jenes großen Tages des allmächtigen Gottes (v. 13 u. 14).

Rach dem Falle Babels fieht Johannes alle Feinde Gottes fich zu einem großen Kampfe ruften. Der Drache felbst kommt seis nen beiden Berfzeugen zu Gulfe. Die unreinen Beifter, Die aus dem Munde der Drei gebn, um die Konige der Erde gu verführen, weifen auf damonische Ginfluffe, Die fich auch in den Zeichen manis festiren. Durch die Bergleichung mit Froschen (es heißt &s Barqu 201 — fie feben also nicht aus wie Frosche, gegen Dufterdied) foll auf ibre widerliche Unreinbeit hingewiesen werden (fo Bengftenberg n. A.) nicht aber auf bethorende Beredfamfeit (gegen de Bette), oder Großprablerei von Communiften (gegen Ebrard). Der große Zag Gottes ift das mit der Parufie eintretende Gericht (Bengel, de Bette, Dufterdied), dem Gottes Feinde ichlieflich in der fiebenten Schale verfallen (of. auch 19, 19—21). Zunächst aber ift der Zug gegen die Gemeinde Gottes gegen Zion gerichtet, wie fast alle Ausleger anerfennen. Der Beltherricher, der fich feiner ftolgen Reben= bublerin, der großen hure entledigt hat, richtet nun feine Macht gegen die Gemeinde Gottes, welche allein ihm nicht huldigt. -Me Che aber Johannes noch weiter ichaut, was fich mit diefer Bolferfammlung begiebt, wird die Biffon durch eine Stimme unterbrochen, Die er fagen bort:

Siehe ich komme wie ein Dieb. Selig ist, welcher wacht und seine Kleider bewahrt, damit er nicht nacht einhergehe und man seine Schande sehe (v. 15).

Es ist dies Wort weder eine Parenthese, noch redet hier Joshannes als Prophet (gegen Ebrard, de Wette, Düsterdieck). Es ist vielmehr eine Offenbarung Christi innerhalb der Biston, zum Trost und zur Mahnung für die Zeit der Drangsal, wo Wachsamseit und Bewahren der in reinem Wandel sich fundgebenden Gerechtigkeit Christi am meisten Noth thut. Zugleich wirst dieser Zurus des Herrn das rechte Licht darauf, gegen wen jenes Völkerheer seinen Angriff richtet. Es ist die Gemeinde des Herrn, deren Bedrängniß zwar dadurch aus's höchste steigt, die aber auf das Kommen des Herrn, das jener Bedrängniß ein Ziel setzt, vertröstet wird. Weiter beißt es nun:

Und er sammelte sie an den Ort, der hebräisch Harmagedon heißt (v. 16).

Damit wird die durch die Stimme (v. 15) unterbrochene

Biffon von dem großen Bolferheer v. 14 wieder fortgefest. Es fragt fich junachft: wer ift das Gubject ju overhauser? Richt der 4224 Schalenengel; das ware gang unmotivirt (gegen Bengel); auch nicht mi Die unreinen Beifter; Dies Subject lage zu weit ab, wenngleich sprachlich das Neutr. pl. mohl Subject sein könnte (gegen de Wette und Dufterdied). Da Chriftus foeben geredet hat (v. 15), fo liegt es nabe, Gott als Subject angunchmen; denn ob das gange Berf auch vom Catan ausgeht, fo muß doch auch darin ber Wille Gottes gefcheben; Die gum Gerichte reife Bolfermelt mird von Gott felbit gesammelt - auf den großen Tag, ber mit der fiebenten Schale ein= tritt cf. Joel 4, 2 (fo Bengstenberg, Chrard u. U.) - Beiter fragt fich : was bedeutet der genannte Ortsname? Liegt in der Etymologie Diefes namens eine Erflarung deffelben oder erinnert der Ort an eine geschichtliche Thatsache, Die unsere Stelle erhellt? Alle etymologischen Erflärungen find sprachlich und fachlich gefünstelt und führen zu feinem Resultat. Ohnehin hatte der griechische Lefer Derartig verftedte Beziehungen nicht errathen founen. Go find wir denn auf die Orts- Namen im U. T. gewiesen, vielleicht erhalten wir daber Licht. Gin Ort Mageddo oder Megiddo findet fich im A. T. Bei den Baffern Mageddo murden die Cananiter unter Giffera von den Ifraeliten geschlagen Jud. 4; - Jud. 5, 19 fommt der Rame im Lobliede der Debora vor. Biel fpater fiel der Ronig Joffa, von Pharao Necho geschlagen, im Thale Megiddo (2. Reg. 23, 29. 2. Chron. 35, 22) und auf die Behflage nach diefer Schlacht wird bingewiesen Sach. 12, 11. Freilich pagt ber Berg (70, an unferer Stelle) nicht gang zu den Baffern und zu dem Thale; aber Bengel bat Recht, wenn er fagt: ubi vallis, ibi etiam mons und auch Sofmann bemerft richtig: wer jenen Sobengug inne bat, bem liegt das gange Land offen (Beiffag. u. Erf.). Bas ift nun aber bier mit der Sammlung des Bolferheeres auf harmagedon gemeint? Bird es etwa demfelben ergeben, wie den Cananitern bei Mageddo? Dder wird das Bolf Gottes, Die Gemeinde der Lettzeit, junachft unterliegen und dadurch auf den Gipfel ihrer Bedrangniß gelangen? Die Mehrzahl der Ausleger bat fich fur das Erftere entschieden; unfere Stelle foll fagen, daß das Bolferheer vernichtet mird und fein Bericht empfängt (fo Dufterdied, Ebrard u. A.). Dann aber bleibt für die fiebente Schale fein Inhalt mehr übrig, da wir ichon bier Die c. 19, 19-21 gefdilderte Befiegung des Untidrift haben, die fich an die Parufie anschließt. Darum muß denn das Ganze wieder proleptisch (Dufterdied) oder finnbildlich (Ebrard) gefaßt werden, eine Auslegung, die wir gurudweisen muffen. dien time

Hofmann hat auch hier allein das Richtige getroffen. Mit der Sammlung des Bölferheeres auf Harmagedon ist zunächst das Unterliegen der Gemeinde gemeint. Für den Weltherrscher tritt der Höhepunkt seiner Macht, für die Gemeinde der Gipfel ihrer Bedrängniß ein. "Die Sammlung des Völkerheeres ist der Ansang eines Kriezges, in dem es zwar Israel ergehen wird, wie damals, als es um Iosia wehklagen mußte, dessen Ende aber jene schreckliche Kelterung im Thale Josaphat sein wird" (Hofmann). Wie bei den Siegeln und Posaunen an die Episode sich das Ende anschließt, so auch hier. Es ersolgt mit der

#### fiebenten Schale v. 17.

Der 7. Engel gießt seine Schale auf die Luft, b. h., Alles was die Erde umgiebt und Johannes hört eine vom Tempel und dem Throne ausgehende große Stimme, welche spricht: es ist geschehen.

Mit diefem : es ift geschen! ift das Gericht über ben Untidrift durch die Parufie vollzogen. Das yeyover entspricht also gang Dem: Eyérero & Baoilela u. f. w. 11, 15. Dennoch aber schaut Soh, auch hier das Ende noch nicht, fondern die Bifion fest fich weiter fort. Beder aber ift v. 18-21 der Inhalt der fiebenten Schale, noch alles Folgende bis c. 22, 5. Bielmehr hat Hofmann Darin unbedingt Recht, daß hier die Gruppe ichließt. Dafur fprechen no folgende Grunde: 1) die Analogie der Siegel und Posaunen, wo auch der Inhalt der letten nicht geschaut wird; 2) entspricht fo der Schlug dem Anfange der Gruppe; mit einer Scene im himmlifchen Tempel begann Diefelbe und mit der Stimme aus dem Tempel fchließt fie; 3) beginnt die neue Befichtsreihe mie c. 8, 5 und c. 11, 19 mit ähnlichen Zeichen der göttlichen Macht; 4) wenn 18-21 der Inhalt Der fiebenten Schale fein foll, fo ift nicht zu verfteben, wie Babels noch in der Beife wie v. 19 gedacht werden fann, da es bereits 31 c. 16, 12 gefallen ift. - Rur wenn man das ichon mehrmals eingetre= tene Ende proleptisch gefaßt bat, fann man auch hier den Schluß verfennen. Mit der neuen und diesmal legten Gefichtsreihe erhalt nun der Geber 1) eine Explication der fechften Schale, oder des Gerichts über Babel und 2) eine Explication der fiebenten Schale oder des mit der Parufie eintretenden Endes. and gemloid fil &

Dritte Gruppe des letten Cyclus. Schließliche Darstel= lung des Endes der Wege Gottes c. 16, 18. c. 22, 5.

1) Borbereitung in einem Uebergangsgeficht c. 16, 18-21.

Es gefchehen Blite, Stimmen und Donner und ein großes

Erdbeben, wie es noch nicht gewesen ist, seitdem Menschen auf Erden sind. Und die große Stadt wurde in drei Theile getheilt und die Städte der Heiben sielen. Und Babylons der großen wurde gedacht vor Gott ihr zu trinken zu geben den Kelch des Zornweins des Grimmes Gottes. Alle Inseln slohen und die Berge wurden nicht gefunden, Und ein schwerer Hagel siel vom Hinnel auf die Menschen und sie lästerten Gott wegen der Plage des Hagels, weil sie sehr groß war.

Diefes furze und dunfle Geficht wird von den Auslegern meift migverftanden, weil fie es zum Inhalt der fiebenten Schale machen. Da es mit ahnlichen finnbildlichen Zeichen ber Gerichte Gottes beginnt, wie c. 8, 5 und c. 11, 19 fo bildet es den Uebergang gum Folgenden, deffen Inhalt zugleich bier ichon angedeutet mird. Des Berichts über Babel wird ausdrudlich erwähnt und die übrigen Er= fcheinungen erinnern an die Borgeichen der Barufie. Beites mird im Folgenden explicirt, mithin der Ceber durch dies Beficht porbereitet auf das, mas er fpater ichanen foll. Das ift Alles verftandmilich. Aber unfer Geficht fcheint auch Borgange zu weiffagen, Die mit den letten Gerichten in Berbindung fteben und zugleich eine Urt Grangung zum Borbergebenden bilden. Und darin liegt für das Berfrandniß des Gingelnen eine Schwierigfeit. - Bunachft fchließt fich an Dobie allgegemeinen Zeichen (Blige, Stimmen, Donner) ein großes Erdbeben. Dadurch wird die große Stadt in drei Theile getheilt und die Stadte der Beiden fallen. Bas ift nun unter der großen Stadt zu verftes ben? Da v. 19 Babylons ermähnt wird, fo haben viele Ausleger bie "große Stadt" auf Babylon bezogen (Emald, de Bette, Dufter= ab died und Bengftenberg). Undre aber verfteben darunter Jerufalem. welches c. 11, 8 die große Stadt und c. 14, 20 schlechtmeg die Stadt beißt (Bengel, Bullig, Beg, Cbrard, Sofmann). - Das Lettere fcheint uns richtig, nur muß man freilich diefe richtige Erfenntniß micht wieder aufgeben, lindem man aus Schen vor Localnotigen die große Stadt, bier wie c. 11, 8 in die Weltmacht umdeutet, wodurch nur Berwirrung entsteht (gegen Cbrard). Es ift vielmehr das wirkliche Jerusalem der Lettzeit gemeint (fo Beg und Sofmann), und das hier ermahnte Erdbeben ift identisch mit dem Sacharja c. 14 geweisfagten, das den Delberg fpaltet. Darin haben Beg und Sofmann gewiß Recht, ob auch Ebrard diefe Annahme fur hochft unglücklich erflart. Da das Erdbeben bier fo befdrieben mird, Dag es an das fechste Giegel und an die Zeichen der Parufie erinnert, fo ift flar, daß es fpater gu benfen ift, als das Ereignig bei Sarmagedon. Mithin fonnen wir es nicht identisch faffen mit bem c. 11, 13 berichteten Erdbeben (gegen Sofmann), das ohnehin nur als ein partielles ericheint, mabrend diefes ein allgemeines ift, fondern unterscheiden es von demselben (fo Beg). - Das Erdbeben und feine Birfungen, ber Sagel und Die Lafterungen ber Gottlofen follen den Ceber auf das mit der Parufie beginnende Gericht bereiten. Nun aber liegt darin eine Edwierigfeit , daß des Gerichts über Babel fpater ermabnt wird, mabrend es doch der Beit nach fruher eintritt und auch im Folgenden früher erplicirt mird. Bir erflaren une die ipatere Ermahnung nur aus dem vorbereitenden Charafter Diefer Bifion. Durch die Rotig, daß auch Babels gedacht fei, foll dem Geber angedeutet werden , daß ibm das Gericht über Babel, von meldem er bereits greimal gebort, jest dargeftellt mer-Den foll. Aehnlich fcheint auch Sofmann Die Sache zu faffen (Beiff. u. Erf.), wenn wir ibn recht versteben. Comit ift der Gegenftand bes folgenden Gefichtes als ein zwiefacher angedeutet und unfere Gruppe gliedert fich demnach in zwei Abtheilungen.

Erste Abtheilung der dritten Gruppe des dritten Cyclus. Das Gericht über die hure Babylon c. 17, 1, - c. 19+10. ordinand Gedste Gruppe des Gangen.

a) Das Bild ber hure Babhion c. 17, v. 1-6).

Johannes hat zwar ichon c. 14, 8 und c. 16, 12 das Gericht no über Babel vernommen; c. 16, 19 ift diefes Gerichts wieder Ermahnung gethan, aber noch bat er die Sure nicht geschaut. Jest erft bichaut er fie und zwar in der Beltherrlichfeit, in welcher fie gum Berichte reif ift (c. 17, 1-6). Darauf giebt ihm ber Engel Aufichluß I über das Geheimniß des Thiers (v. 7-14) und er erfährt, daß die Sure ibr Gericht durch das Thier empfängt (v. 15-18). In c. 18 wird ibm das vollzogene Gericht noch mehr veranschaulicht und daran schließt fich die Siegesfeier im himmel (c. 19, 1-10) Allem dem zufolge ift die bier gegebene Beschreibung des Befens der Sure für das Berftandnig diefer apofalpptifchen Geftalt maggebend.

Ein Zornschalen-Engel kam zu Johannes, redete mit ihm und sprach: ich will dir zeigen das Gericht der großen Hure, welche auf (an) vielen Waffern fitet (v. 1); mit welcher gehurt haben bie Könige ber Erbe und die Bewohner der Erde haben fich berauscht von dem Wein ihrer Hurerei (v. 2). od is wand vod notisiginismill

Dag ein Bornichalen-Engel dem Johannes c. 17, 1 Die

Sure und c. 21, 9 die Braut zeigt, erflart fich daraus, daß unfre gange Befichtsgruppe in ihrer erften Salfte (bis c. 19, 10) die fechfte Schale und darauf (von c. 19, 11 ab) die fiebente meiter explicirt. Mus den Borten des Engels fteht feft, daß die moovela die Grundfignatur Babels ift (Auberlen). Die Busammenftellung mit den Gotzengreueln aber ftellt außer Zweifel, daß mir es bier mit 2baot= terei zu thun haben. Argliftige Politif unter der mooreia zu verfteben, icheint uns unmöglich (gegen Sengftenberg). Das von Sof= mann befonders betonte Moment Des Sichangenehmmachens und Bublens um die Gunft der Bolfer, wird bei unfrer icon gu c. 12 v. 17 ausgesprochenen Deutung feinesmegs ausgeschloffen, denn die gang weltlich gewordene, falfche Rirche schmeichelt ja auch dem Fleisch und Blut der Beltfinder. Darum gleicht fie auch in Diefer Begiebung den abgöttischen Beltstädten. Dennoch ift der Unterfchied zwischen der Sure und dem Thiere festzuhalten. Sene trägt die Beftalt eines gesunkenen Beibes, ift aber noch nicht thierifch. Darum ift's Migverftand, wenn man die Sure mit dem Thier aus Dem Meere (Ebrard) oder mit dem Thier aus der Erde (Brandt) identi= ficirt. Bon ber großen Bure giebt der Engel, außer ihrer Surerei, noch ein Merfmal an: daß fie fitt auf vielen Baffern. Die Deutung der vielen Waffer ift v. 15 gegeben. Es find viele Bolfer. Damit wird zunächst der Sure Bolferbeberrichende Beltstellung, ihre faliche Ratholizität ausgedrückt (Auberlen). Bugleich find aber die vielen Baffer eine Sinmeisung auf die Lage des alten Babylon Berem. 51, 13 (be Bette, Bengstenberg, Sofmann). Wir betonen Dabei freilich nicht fo fehr den Sandelsverfehr und den Reichthum, aber "als Mittelpunct des Weltverfehrs" (Sofmann), fonnen auch wir das Babel der Lettzeit bezeichnen, weil es Tragerin der ausgearteten Beltcultur ift. Die Erflärung der vielen Baffer aus 13, 1 muffen wir als falfch abweisen (gegen Ebrard und Stier). Sehr richtig bemerft Sofmann, daß bier Bradicat und Subject ein andes und baran follegt fic bie Glegesfeler im Sim. Ind bif igil Ber gi

Und er sah ein Weib sitzend auf einem scharlachrothen Thier, welches strotte von Namen der Lästerung und sieben Häupter und zehn Hörner hatte (v. 3). Das Weib war bekleidet mit Purpur und Scharlach, übergoldet mit Gold, kostbarem Gestein und Perlen und hatte in der Hand einen goldenen Becher voll Götzengreuel und Unreinigkeiten der Hurerei der Erde (v. 4). Auf ihrer Stirn war geschrieben ein Geheinmiß-Name: Babylon die Große, die Mutter

der Huren und Götzengreuel der Erde (v. 5). Und Johannes sah das Weib trunken vom Blute der Heiligen und Zeugen Jesu — und verwunderte (entsetzte) sich mit großer Verwunderung (v. 6).

Betrachten wir tiefes Gefammtbild nach feinen einzelnen Domenten, fo treten aus demfelben folgende Buncte befonders beraus: 1) die Bufte, in melde Johannes geführt mird (v. 3a). Dieje mird febr verschieden erflart. Bir ichliegen uns denjenigen Auslegern an, melde auf v. 16 und zugleich auf Zesaja 21, 1 vermeifen, mo Babel eine Ceemufte beißt. Da das Gericht Babels v. 16 in der Bermuftung ('nonuwuévny ποιήσουσιν) besteht, so foll die Bufte das Bericht oder die 'egipuwig veranschaulichen (fo Emald, de Bette, Bengstenberg , Sofmann , Dufterdied). Damit ift aber noch nicht erflart, wie Johannes fie in der Bufte fieht und es doch (v. 15) beißen fann, er habe fie an vielen Baffern gefebn, benn v. 1 fab er fie nicht - und man fann nicht ohne Beiteres fagen, Schannes muffe die vielen Baffer irgendwiegefebn, - oder verftanden baben (gegen Stier). Roch meniger fann man Bufte und Baffer identifc faffen und erftere als desertum populorum erffaren (gegen Bitringa). Damit aber, daß man fagt: Die Bolferherrichaft ichliege Die Berodung nicht aus, ift nichts erflart (gegen Dufterdied). Rur Sof= mann hat hier das Richtige getroffen. Beil Babel gemeint fei, fo fonne Johannes fie in der Bufte und doch an vielen Baffern gefeben baben. Sef. babe Babel eine Seemufte genannt (21, 1), meil er c. 14, 23 gemeiffagt, daß es zu Bafferteichen werden foll. Die Baffer haben fich über die Flache verbreitet und fie zur Gumpfmufte gemacht. Go wird bem Geber durch die Ginode an vielen Baffern mit Rudbegie= hung auf die Beiffagungen des Jesaia und Jeremia über Babel, das Gericht veranschaulicht (hofm., Schftbem. ju u. St.). Comit perfinnbildlicht die Bufte meder die geiftliche Dede Babels (gegen Brandt), noch wird Johannes an einen leeren Ort gestellt, Damit feine Aufmerksamkeit nicht abgezogen werde, (gegen Cbrard). Um wenigsten aber darf die Bufte bier mit jener, in welche c. 12 das Beib floh, identificirt werden (gegen Auberlen). Dagegen fpricht nicht blos der fehlende Artifel, fondern auch die gang verschiedene symbolische Bedeutung der Bufte, welche dort Bergungsort fur gottliche Bewahrung, hier Schreckensort Des vollbrachten Gerichts ift (Hofmann). Jene Meinung grundet fich auf die Anschauung, daß das Beib zur Sure geworden. - Dieje Anschauung aber ift unrichtig, da ja die youn noch vorhanden ift (c. 19, 7).

2) Anlangend das Sigen des fürstlich geschmückten Beibes

auf dem rothen Thier (v. 3h -4a) halt die Mehrzahl der Ausleger richtig an der Identität des rothen Thiers mit jenem in c. 13 fest. Es ift bier wie dort die lette Beltmacht unter dem letten Belt= berricher, wie auch aus der Erflärung des Engels v. 8 hervorgebt. Die Berichiebenheiten in der Beschreibung berechtigen nicht gur Unnahme einer Berichiedenheit des Thiers in c. 17 von jenem in c. 13 (gegen Ebrard, Graber u. A.). Das Reblen der Rronen auf den Sauptern erflart fich am einfachften daraus, daß bier (v. 9) die Ronige ausbrudlich genannt werden, die dort durch die Rronen dem Geber verfinnbildlicht merden (Sofm.). In der rothen Karbe und darin, daß jest der gange Leib mit Lafternamen bedectt ift, bat man eine Steigerung in der Bosheit gesehen. Dort trete mehr die Beltmacht, bier mehr der Beltfürft bervor und diefer fei feinem Urbilde, dem Drachen (c. 12, 3) gleich (Stier, Auberlen u. A.) Doch ift auch bort icon der Beltfürft gemeint. Aber die rothe garbe icheint auf Blut gu weisen und man fonnte fagen : das Thier ift jest gang Blutschuld und Lafterung geworden (Sofm. Beiff. u. Erf.). Undre feben in der Scharlachfarbe ein Sinnbild der Fürftlichfeit (de Bette, Sofmann), welche aber eine gottesläfterliche ift, da fie fich gottliche Ehre beilegt (Sofmann). Das Lettere ift jedenfalls richtiger, nur brancht die erfte Beziehung nicht ausgeschloffen zu fein. Das fürstlich geschmudte Thier ift zugleich gang Blutschuld und Lafterung. - Cbenfo erscheint auch das Beib in fürftlicher Bracht und bildet in feiner Erdenberrlichfeit den schroffften Gegenfat zu dem Beibe, das den Schmud des Simmels tragt (v. 12, 1). Die Sure hat eine weltherrichende Stellung, aber indem fie fich auf das Thier ftust, erscheint fie zugleich von Diesem abhangig. Beide geben noch Sand in Sand in gleichem Saß gegen die Beiligen Gottes, aber die faliche Rirche muß ihre Belt= berrichaft theuer bugen. Gie fällt durch das Thier, das fich ihrer entledigt, wenn es fie nicht mehr braucht, um dann allein zu berrs Für das, mas Johannes bier in der Bollendung fchaut, bietet die Geschichte auf früheren Stadien vielfache Unalogieen. Jede falsche Weltherrschaft der Rirche führt zu ihrer Anechtung durch die "Das Sicheinlaffen mit der Belt, Sicheinleben in der Belt und Sichtragenlaffen von der Belt ift das Befen der Surerei" (Auberlen). Die Art, wie Sofmann fich das Berhaltniß des Welt= fürsten zur Belthauptstadt bentt, will uns nicht flar werden. Es foll daffelbe durch das Berhaltniß Affur's zu Babel vorgebildet fein; der Beltherricher einige das Bolferthum durch feinen einheitlichen Billen , Babel fei Mittelpuntt des Beltverfehrs , - Babel werde der Belt, mas ihr das himmlische Jerusalem fein follte, Der Belt=

herrscher werde ihr, mas Chriftus ihr sein follte. In Babel erreiche die menschliche Gunde der gottvergessenen Weltlust ihr Vollmaß, in dem Thiere werde sie zur gotteslästerlichen satanischen Feindschaft.

- aid and 3) Das Befen Babels und fein Ginfluß auf die Belt wird noch genauer charafterifirt durch einen Bug des Bildes, der auch auf c. 14, 8 und c. 17, 2 vergl. c. 18, 3 das rechte Licht wirft und an Jerem. 51, 7 u. 8 erinnert. Das Beib bat einen goldenen Becher in der Sand, der gefüllt ift mit Gögengrenel und Unreinig= feiten der Surerei. Aus Diefem alfo trantt fie Die Bolfer und verführt und berauscht fie. Das weift auf geiftige Ginwirfnng. Gögen= greuel und Errlehren find der Taumelfelch in Babels Sand, der Allen, die daraus trinfen, gum Bornfelche mird (Stier). Da der Becher Bosdbyuara und Unreinigfeiten der Surerei enthält - fo fann die noovela nicht in argliftiger Politif oder Buhlen um Gunft der Bolfer besteben (gegen Sengstenberg und Sofmann). Bdelogua mämlich ift die in der LXX. gewöhnliche Uebersenung von Vapw Erwelches von religiöfen Greueln, namentlich von Gögendienft gebraucht mird (1. Reg. 11, 7. Jerem. 4, 1. 13, 17. 16, 18. Ezech. 5, 11. 20, 7. Dan. 9, 27. 11, 31. 12, 11. Sach. 9, 7. u. f. w.). Gelbft Musleger, Die Babel auf das beidnische Rom deuten, bleiben bei dieser Bedeutung des Boedvyua und erklären die nooveia für Abgötterei (de Bette, Dufterdiech).
- 4) Beiter ift der Name des Beibes zu beachten , der als uvorholor bezeichnet wird. Er lautet: Babylon die Große, die Mutter der huren und Greuel (v. 5). Db man quorigeor parenthetisch vorangestellt dentt (de Bette, Dusterdied), oder mit ovona verbindet, fo daß es gleichsam adjectivisch ftebt (Sofmann, Stier), macht feinen großen Unterschied. Jedenfalls ist mit dem wornow ausgedrucht, daß ber Rame aus der Schrift und der beiligen Beschichte zu versteben (Hofmann), also ein twisch prophetischer ift. Damit ift gefagt, daß es fich weder um eine mirfliche Bure, noch um das alte Babylon handelt (Stier) ja nicht ein mal um eine wirkliche Stadt, fugen wir bingu. Das avorhoior febt in dem Sinne von πνευματικώς cf. 11, 8. Das alte Babel, als gogendienerische Stadt (3ef. 21, 9. 47, 9. Jerem. 50, 38. 51, 17) ift der Typus das Babel der Lettzeit. Bie das arw Inoovoaling (Gal. 4, 26) Mutter der Glänbigen ift, so ift Babel Mutter der guren (nogval Arr fowol in Beziehung auf die einzelnen Abgefallenen, als auf falfche Unftalten und Gemeinschaften, alfo aller Greuel des Abfalls).
- 5) Darin vollendet fich das Bild, daß Johannes das Beib fieht, trunken vom Blute der Seiligen (v. 6). "Der fündige

Frevel ift fcon an fich Trunfenbeit, er fteigert fich aber zu einem bollifchen Raufche, durch Berfolgung der Beiligen " (Stier). Im vollsten Maage gilt das von dem Babel der Lettzeit, als der reifen Arncht der nooveia. Dabei verfteht fich übrigens von felbft, daß die Blutschulden der ecclesia falsa ju jeder Zeit hiermit gemeint find. Der Anblick des von Blut trunfenen Beibes (low abrin) verfest den Johannes in Bermunderung und Entjegen. Die Ausleger haben Diefe Bermunderung des Gebers febr verschieden erflart und vielfach migverstanden. Weder mundert er fich über die veranderte Geftalt Des Thieres (gegen Cbrard), noch darüber, daß ein fo großes Thier ein fcmaches Beib trage (gegen Bengel). Diefe Erflarungen find fcon durch das: low abrin abgewiesen. Aber ebensowenig wundert er fich darüber, daß die youn c. 12 jur Bure geworden (gegen Muberlen), oder daß die noorn an die Stelle des Sonnenweibes getres ten (gegen Stier). Beide Unnahmen werden durch die Rede des Engels miderlegt, der darüber dem Johannes nichts fagt, wie Bion jum Babel geworden, mohl aber ihn über Befen und Art des Thiers und der Hure belehrt und zeigt, welches Ende ihr Berhaltniß zu einander nehmen werde (Hofm.). Damit, daß man fagt: Johannes habe das Sinnbild nicht verstanden (de Bette, Dufterdied), ift die Bermunderung auch nicht erflart. Um wenigsten aber darf die Berwunderung des Johannes thöricht oder grundlos gefcholten werden, weil er mohl hatte wiffen fonnen, daß alle Feinde Gottes ein Ende mit Schreden nehmen (gegen Bengstenberg, der Marc. 6, 6 citirt und bingufügt: die Bermunderung Jesu correspondirt der Bermunderung bier!) Dagegen fagt Sofmann richtig: Der Anblick des Beibes, das trunfen ift von Blut, macht den Johannes ftaunen. Dies Staunen ift dem abnlich, welches Jesum ergriff, als er den Unglauben der Bewohner Ragarethe fab (Marci 6, 6) und eben fo wenig thoricht und grundlos zu fchelten als jenes. - Es ift die furchtbare Entwickelung des Unglaubens, die den Geber in Erstaunen fest. Dag er dabei aber jugleich das Berhaltniß des Beibes jum Thiere nicht versteht, zeigt fich darin, daß der Engel es fur nothwendig halt, ihm das Geheimniß zu erflaren.

b) Erklarung bes Engels über bas Geheimnig bes Thiers und ber hure — und bas Gericht ber letteren v. 7-18.

Der Engel sagt dem Johannes: Warum verwunderst du dich; ich werde dir sagen (erklären) das Geheimmiß des Weibes und des Thiers, das sie trägt und sieben Häupter hat und zehn Hörner (v. 7.)

In der Frage des Engels liegt fein Bormurf oder Tadel (ge-

gen Senaftenberg und Brandt). Dhne des Gebers Untwort abaumarten giebt er ja Auffchluß über das Berhaltnig der Sure und des Thiers. Beider Geheimniß gebort zusammen und muß offenbar merden und gerichtet, damit Gottes Geheimnig vollendet merde (Bengel). Da aber der Engel ursprünglich das zoina der Sure hat zeigen wollen, fo liegt, wie Sofmann febr richtig bemerft, in den Borten des Engels auch ichon angedeutet, welchen Ausgang ihr Berbaltnif nehmen werde. Dem ftimmen wir vollfommen bei, nicht aber der Betrachtung, welche Sofmann (Schftbm. II. 2 G. 711) über das Bermunderbare des Gerichts über Babel anftellt. Der Sag einer Beltftadt gegen die Beiligen ift nach 1. 3ob. 3, 13 gar nicht verwunderbar. Benn aber Sofmann weiter den Sag des gottes= läfterlichen Beltfürften gegen die Stadt der gottvergeffenen Beltluft vermunderbar findet, fo ift uns das viel zu wenig gefagt. Bir nämlich verfteben gar nicht, wie diefer Sag, bei der Gleichartigfeit des beiderfeitigen Princips, möglich ift. Much die von Sofmann beigebrachten biftorifchen Analogieen vom Berhaltniß der Cafaren gu Rom und der Rapoleone ju Paris find nicht im Stande gemesen uns darüber zu belehren. Ift aber Babel die faliche Rirche der Lettzeit, fo mird febr mohl verständlich, wie fich ichließlich der Antichrift auch des lettern Scheins der Gottfeligfeit entledigt, um fich anbeten zu laffen.

Die Erklärung beginnt in Bezug auf das Thier und seine sieben Häupter v. 8—11. Diese Stelle lantet in wörtlicher Uebersetung also: das Thier, welches du sahst, war und ist nicht und wird aufsteigen aus dem Abgrund und führt ins Berderben. Und es werden bewundern die Bewohner der Erde, deren Name nicht geschrieben ist im Buch des Lebens vom Anbeginn der Welt, — wenn sie sehen das Thier, daß es war und nicht ist und erscheinen wird (v. 8). Hier gilt Verstand, welcher Weisheit hat. Die sieden Häupter sind sieden Berge, wo das Weib auf ihnen sist (v. 9) und sind sieden Könige. Fünse sind gefallen; der eine sist, der andre ist noch nicht gekommen und wenn er gekommen sein wird, so soll er eine Zeitlang bleiben (v. 10). Und das Thier, welches war und nicht ist, ist auch selbst ein Achter (König) und ist aus den Sieden und führt ins Verderben (v. 11).

v. 8 bon Lachmann und Tischendorf, als schlecht beglaubigt, mit Recht verworsen und bafür καὶ πάρεσται gesetzt. Denn καίπες giebt nicht blos keinen Sinn, sonbern kommt diese Partifel in der Apoc. gar nicht bor, und wird im R. T. nur mit dem

Bweimal hebt der Engel v. 8 drei Momente an dem Thier hervor; daß es war, nicht ist, und wiedersommt, und fügt hinzu: daß es in's Berderben führt. Ganz wie c. 13 wird hervorgehoben, daß die Weltfinder das Thier bewundern und zwar hier das wiederserscheinende Thier, wie dort das geheilte. Das Thier c. 13 ist also identisch mit dem Thiere hier, wie auch die meisten Aussleger richtig annehmen. Für die Erstärung von v. 8 sind zwei Fragen zu entsscheiden: 1) ob das Nichtsein mit der Todeswunde, und das Wiesdersommen mit der Heilung identisch sind und 2) von welchem Zeitpunste aus, Vergangenheit, Gegenwart und Zusunst in v. 8 zu versstehen sind. Damit hängt denn zusammen, ob die Rede hier eben so eizentlich zu nehmen ist, wie in v. 10.

Bas junachft den erften Bunct anlangt, fo geht die Identität des Nichtfeins mit der Todesmunde und des Biederfommens mit ber Beilung aus der Gleichheit der Beschreibung des Gindrucks auf die Erdbewohner, mit Evidenz hervor cf. c. 13, v. 2 u. 8. u. 12. Daber auch die meiften Ausleger, trot der großen Berichiedenheit ihres Gefammt, verständniffee, fich für Die Identitat erflaren (De Bette, Dufterdied, Bengftenberg, Sofmann, Auberlen, erfte Aufl.). Die Unterscheidung beider bat entweder in der falichen Unnahme, daß das Thier c. 17 ein anderes fei als c. 13, ihren Grund (gegen Ebrard) oder darin, daß man gwischen Beltmacht (c. 13) und Beltherricher (c. 17) abstract fcheidet; wobei übrigens doch nicht flar wird, worin der Unterschied zwijchen der Todeswunde und dem Richtsein besteht (gegen Auberlen, 2. Aufl.). — Anlangend den zweiten Punkt haben fich die meisten neuern Ausleger dabin entichieden, daß Bergangenbeit, Gegens wart und Zufunft in v. 8 ebenso wie in v. 10 von der Gegen= mart bes Cebers aus zu bestimmen feien. Dann ift aber v. 8 ebenfo eigentliche Rede wie v. 10 (fo Sofmann gegen de Bette und Dufterdiect) und der Ginn des Berjes folgender: das Thier exiftirte por Johannes Zeit, war damals nicht - und wird dereinst fommen. Demnach fann, da doch Beltmacht überhaupt auch zu Johannes Zeit existirte, das Thier hier nur ein Beltherrich er fein. Bare nun Die zeitgeschichtliche Deutung überhaupt ftatthaft, was fie nicht ift, weil fie den Character der Beiffagung gerftort, fo murde aus dem Tegte wohl die Erflärung von dem wiederfehrenden Nero (Ewald, Lude, de Bette) nicht aber die unflare Borftellung, daß das ode Gore auf

Particip construirt. Die Mehrzahl ber Ausleger ist für : 2000 magestat (Bengel, be Wette, Düsterbied, Hengstenberg, Ebrard, Hosm, Auberlen, Stier, Brandt u. A. gegen Ewalb und Züllich). Statt Plénovras ist Plenovrus zu lesen, entweder als Gen. absol. ober als durch we entstanden zu erklären.

Befpafian zu beziehen fei (gegen Dufterdied), fich als möglich ergeben. Bang unmöglich, meil widerfinnig und dem Texte widersprechend, ift die Unnahme, daß das Richtsein auch mabrend des Biederda= feins fortdauere (gegen Sengftenberg). Da nun das Thier als Un= tichrift nur eschatologisch gedentet werden fann, fo ift unter Borausfegung der Richtigfeit obiger Unnahmen, Sofmanns Erflärung von Der Biedererweckung des Antiochus eigentlich die einzig ans dem Texte fich ergebende. (Hofmann ftust Diefelbe nicht blos durch feine Erflärung des Abuffus (cf. 11, 7 und 13, 3) und der Todesmunde, fondern auch durch die Borte: Ex two enta Borer cf. das Beitere au v. 11.) Jedenfalls geben mir gu, daß unfre Stelle (v. 8-11) für Sofmanns Unnahme am meiften fpricht, nicht aber 2 Theff. 2. -Bie verhalt fich's indeffen mit jenen Boraussekungen des unserem a gangen Schriftverftandniffe miderfprechenden Sofmannichen Refultates? Gind mir denn mirflich genothigt, Bergangenheit, Gegenwart und Butunft in v. 8 von der Gegenwart des Gebers aus zu bestimmen? Bir meinen nicht. Das Prafens obn Gorer zwingt feineswegs zu Diefer Auffaffung. Denn abnliche Prafentia fommen auch vom Standpunfte der Bifion aus vor (c. 9, 12. c. 11, 18 u. c. 17, 18). Bir fchließen und daher denjenigen Auslegern an, welche angenom= men haben, daß nicht die Gegenwart des Gebers, fondern die Zeit der Erfüllung unferer Bifion als der Bunft anzuseben fei, von melchem aus Bergangenheit, Gegenwart und Zufunft in v. 8 gu verfteben fei. (Bitringa, Bengel, Brandt). Unter Diefem Befichtspunfte betrachtet, enthält v. 8 nicht eigentliche, fondern rathfelhafte Rede (de Bette, Dufterdied); darauf aber deutet auch der Zwischensat bin: bier gilt Berftand, welcher Beisbeit bat. Demaufolge faffen wir v. 8 als allgemeine Befensbestimmung des Thiers. Bu feinem Befen in feiner geschichtlichen Ausgestaltung gehören die drei Do= mente: Bewesensein, Nichtfein und Biederfommen aus dem Abgrunde. welches lettere auch allgemeiner in dem zat naosotal ausgedrückt ift. Damit aber der Geber die rathselhaften Borte verftebe, erinnert ihn der Engel an jene Bewunderung des geheilten Thiers c. 13, 8, die er früher geschaut bat. Uebrigens nicht blos eine Person verfteben wir hier unter dem Thier, fontern (wie beim Daniel), Berrichaft und Berricher in Gins gedacht. Johannes hatte die Bure, deren zofua der Engel ihm zeigen will, figen gesehen auf der letten Beltmacht unter dem perfonlichen Antichrift. Jest will der Engel ihm das Geheimniß des Thiers, welches das Weib tragt, erflaren, d. h. nach= weisen wie das Thier ju dem geworden ift, mas Johannes in der legten Bollendung ichaut. Darum ichlieft feine Erflarung mit ben

Borten: das Thier ift felbft ein Uchter (v. 11). Bunachft aber geht fie auf das Befen des Thiere überhaupt ein, deffen Saupter fuccefiv auf einander folgende Berrichaften find (v. 10). Es ift vorhanden gewesen in den alten Beltreichen; darauf ift es nicht gewesen, weil es die Todesmunde empfangen durch das Chriftenthum (13, 3). Es beilt aber die Bunde und das Thier fommt in vollendeter Geftalt wieder in dem Antichrift, der aus dem Abfall bervorgeht (2. Theff. 2). Das Rommen aus dem Abuffus taffen wir nicht local, fondern von der Wefensbeschaffenheit des Antichrift (Auberlen), den Satan ausruftet (Up. 13, 2 ... Das Rommen aus Dem Meere zeigt feinen Ursprung und das Rommen aus dem Abgrunde fein Befen an, das fich allmählig bis zur letten Bollendung ausgestaltet. Das Futurum macht allerdings eine Schwierigfeit, erflart fich aber daraus, daß, da unfer Beficht überhaupt die 6. Schale exponirt, Babels Fall bei Diefer Rede als noch nicht eingetreten gu denfen ift. Babels Sturg aber macht erft den Antichrift gum Alleinherricher und nach demielben erft folgt fein Unternehmen gegen Bion (16, 13-16). Der Erfolg zu Barmagedon ift der Bobes punft feiner Macht, gleichsam feine volle Parufie, Diefer aber macht die Parufie Chrifti ein Ende. Darum fügt auch der Engel die Die Borte hinzu: zat Eig anwiderar bnager, was damit stimmt, daß Paulus ihn den vide rie amwasias nennt. Ift nun v. 8 die allges Mort meine Befensbestimmung des Thiers, wie es fich hiftorifch bis jum Antichrift ausgestaltet bat, fo folgt nun, nach den Worten: bier ift Berftand der Beisheit hat, (cf. 13, 18) die eigentliche Erflärung des Engels (v. 9 und 10). Diese bleibt zunächst noch bild= liche Rede, wenn er fagt, die fieben Saupter find fieben Berge, auf denen das Beib fist, dann aber geht fie in eigentliche Rede über, wenn es heißt: ce find fieben Ronige n. f. w. Die Soupter werden alfo in doppelter Beziehung bestimmt : fur das Beib find es fieben Berge, auf denen ce fist; infofern fie aber dem Thiere angehören, find es Könige (Sofm.). Die Erflarung der Berge von den fieben Sügeln Roms, jo allgemein fie auch ift (Bengel, de Bette, Dufterdied, Bengstenb., Ebrard, Stier, Brandt u. A.) muffen wir verwerfen, weil bei diefer Auffaffung nicht zu verstehen ift, welcher Bufammenbang zwischen den fieben Bergen und fieben Ronigen besteht und wie die Saupter beides vorstellen follen (Hofm., Anberl.). Rach biblifch = pro= phetischem Sprachgebrauch find Berge Machtfige (cf. Pfalm 68, 17. 76, 5. Berem. 51, 25. Gged. 35, 1. u. f. m.). Diefe liegen aber meder raumlich bei einander, noch auch find die Ronige gleichzeitig (Bofmann, Auberlen). Bas nun die Baoileig anlangt, fo fteht der Aus-

alomba

Frank drud nicht für Baoilelai (gegen Ebrard und Bengftenberg) fondern es find bier wie bei Daniel Berricher und Reich aufammengefaßt gu denfen; es find fieben Berrichaften (Sofmann, Schftbm. II. 2 G. 714). Sieran ichließt fich nun die Deutung der fieben Saupter, mobei natürlich von der Gegenwart des Gebers aus geredet mird. Runf Diefer Berrichaften find gefallen, d. b. bereits vergangen; eine besteht noch; eine ift noch zufunftig; wenn fie aber gefommen fein mird, muß fie eine Zeitlang bleiben. Erft nach diefer fommt (v. 11) das Thier, welches felbit ein Uchter ift und aus den Gieben. -Bede Erflärung ber fieben Berrichaften, welche fich nicht an Daniel 7 anschließt, ift zu verwerfen. Darin ftimmen Bengftenberg, Ebrard, Bofmann, Auberlen und Stier gufammen. Weder an fieben Bapftferien (Bengel), noch an fieben Raifer des alten Rom (Emald, de Bette, Dufterdiech) noch an die fieben erften Ronige Roms (Brandt) noch an eine zufünftige eschatologische Septarchie (Florde) ift gu denfen. Da nach den Worten des Engels die fechfte Berrichaft gu Sobannis Beit existirte, Diese aber Die romische mar, fo ift fur Die Erflärung der übrigen der Unhaltspunft gefunden. Rach Dan. 2 ift die lette Weltherrichaft getheilt (Schenfel und Ruge, die noch in Beben auslaufen). Nach Dan. 7 find die gehn Borner mit dem legten Beltherricher gleichzeitig. Comit fonnte Johannes Diesen nicht eber erwarten, als bis auf Roms Cafar ber gefolgt mar, von dem es bieg, daß er, wenn er gefommen, eine Zeitlang bleiben foll (Sofmann). Das verfteht man gewöhnlich falich dabin, daß er nur furge Beit bleiben werde. Diefer Erflarung aber widerspricht nicht nur das det, fondern auch das ustrat, welches den Ton bat (Sofmann, auch Auberlen). Unter der fiebenten Berrichaft mird alfo die Beltmacht des modernen Europa zu verstehen fein. In obiger Darftel= allung ftimmen wir mit hofmann und Auberlen am meiften zusammen. Bas die funf gefallenen Saupter anlangt, fo gablt hofmann : den Uffprer, Chaldaer, Berfer, Griechen und den Gelenciden (fo auch Ebrard und Stier), mahrend Auberlen (nach Bengstenberge Borgange) Megypten, Mffyrien, Babylon, Perfien und Griechenland gablt. Die Grunde, welche Sofmann gegen Megnpten, das feine Beltmacht gewesen fei und fur das Anfangen mit Affur beibringt, überzeugen uns nicht; denn Auberlen verweift auf viele Schriftftellen, wo Megypten und Affur als gottfeindliche Machte zusammengeftellt werden (Sof. 7, 11. 12, 2. 9, 3. Micha 7, 12. Jef. 52, 4. 19, 23-25. Jerem. 2, 18. cf. Aub. a. a. D. G. 309). Für den Geleuciden fpricht allerdings, wie hofmann richtig bemerft, feine Bedeutung im Daniel und Sach. 6. Die Frage endgültig zu entscheiden, ift schwierig.

Bir betrachten fie zunächst als eine offene, neigen aber persönlich

Beiter beißt es mit Beziehung auf das vom Seber foeben ge= fcaute Thier: das Thier, das da war und nicht ift, ift auch felbit ein Achter, und aus den Gieben und führt in's Berderben (v. 11). Statt der dritten Bestimmung zat naosorat heißt es nun : es ift ein achter (Ronig). Wenn der da ift, fo ift das Thier in der Bollendung da; in ihm verforpert fich das Thier. Das zat avros bydoog antiεστιν και εκ των έπτά bildet einen Gegenfat (Bengel, Bofmann), mad der ausdrücklich hervorgehoben wird. Die Worte find in der That hab fcmierig und wir verdenfen es daber Stier nicht, wenn er auf das Berftandnig derfelben verzichtet. Dag die frubern in dem letten 3 jum Abichluß tommen, Darauf deutet allerdings Die Siebenhäuptigfeit beffelben (Bofmann); inwiefern aber ift der Uchte aus den Gieben ? - Jedenfalls nicht infofern, als er der Uchte im Berderben ift (gegen Sengstenberg). Undre ertlaren: er ift einer von den fieben, D. h. schon früher dagewesen (fo Ewald, de Wette von dem wieders erstandenen Nero, Sofmann von Untiodus, der besonders hervorhebt, daß der Gegensat feine andre Erflärung julaffe, namentlich feine, Die ein "gleichsam" einschiebt (Ebrard). Dagegen macht Dufterdied geltend, daß Johannes, um eine fo auffällige Borftellung auszu-Drucken, wie 17, 1 u. 21, 9 ele ex rov enta hatte schreiben muffen. Bir wollen darauf fein großes Gewicht legen, obgleich sprachlich uns jene Erflärung : einer von den 7, nicht junachft ju liegen scheint. Einal ex rivos bezeichnet die Berfunft, das Bervorgeben aus etwas; fodann die Gleichartigfeit damit cf. 1. 3ob. 2, 16 u. 19 3ob. 8, 44. und huthers Comm. ju 1. Joh.). Allerdings mare es zu wenig, wie Stier richtig bemerft, wenn man fagen wollte, der Untichrift fei den fieben gleichartig (Primafius und Bengel). Er ift vielmehr aus ihnen hervorgemachsen (Blastavar fagt der griechische Ausleger Anbreas, obgleich er fälfchlich hinzufügt ex mias abrav) hervorgefommen, wie die Bluthe aus der Pflanze (Brandt); er ift der zusammenfaffende Inbegriff jener 7, Die Berforperung des Thiers felbft, das erft in diefem zur vollen Erscheinung fommt (Auberlen, Dufterdiech). 218 folder wird der Achte allerdings den fieben gegenüber geftellt. Darum ift aber der Achte fein achtes Reich, wie Auberlen fich mißverständlich ausdruckt; denn er ift fein achtes Saupt, fondern das Thier Schlechthin. Benn Sofmann die Meinung Dufterdied's : daß der Uchte aus den 7 herfomme, für finnlos erflart, fo bat Diefe Behauptung felbit nur dann einen Ginn, wenn man fich unter den 7 nur Bersonen denft. Uns find fie das nicht; - uns ift auch

das Thier nicht blos eine früher dagemesene Person, sondern die lette Weltmacht mit dem letten Weltherrscher, dem persönlichen Antichrist. Als solcher geht er aber aus den frühern Entwicklungs- phasen hervor und kommt weder aus der Luft, noch aus dem Grabe, sondern aus den 7, deren Frucht er ist.

In Beziehung auf das Sigen des Weibes auf dem Thier, bemerken wir schließlich, daß, weil die Hure auf dem Thier in seiner letten Ausgestaltung thront, wohl gesagt werden kann, seine Häupter seien die Berge, auf denen sie sitzt, ohne daß damit behauptet wird, sie habe — auf den früheren Reichen gethront. Wir dürsen nicht übersehen, daß die Darstellung eine symbolische ist.

Weiter erklärt der Engel die zehn Hörner für zehn Könige, welche die Herrschaft noch nicht empfangen haben, aber gleichzeitig mit dem Thier Gewalt wie Könige empfangen werden (v. 12). Diese haben eine Meinung und geben ihre Gewalt und Kraft dem Thiere (v. 13). Diese werden Krieg führen mit dem Lamme und das Lamm wird sie besiegen, weil es der Herr der Herren und der König der Könige ist und mit ihm werden siegen seine Berusenen und Erwählten und Getreuen (v. 14).

Die zehn Hörner gehören schon bei Daniel der Zukunft an und unser Text bezeichnet sie als gleichzeitig mit dem Thiere (Hosemann). Das ular war bedeutet nicht "kurze Zeit", sondern und eodemque tempore (Vitringa). Alle Deutungen der zehn Hörner auf geschichtliche Mächte sind salsch. Os Basiders heißen sie, weil sie vom Thiere, dem sie sich freiwillig untergeben, abhängig sind. Daß sie demokratische oder aus einer Revolution herausgeborene Herzsicher sind, sagt der Text nicht. Das Thier steht mithin an der Spize einer zehntheiligen Beltherrschaft; es ist das eilste Horn Daniels. In v. 14 wird vorläusig schon auf das Ende dieser Beltherrschaft hingewiesen; der Krieg selbst ist c. 19, 19 beschrieben.

Nachbem nun das Thier gedeutet ist, geht der Engel auf das zessuch der Hure ein und erklärt was ihr widersahren wird (v. 15—18). Die Wasser, auf denen das Weib sitzt, sind Bösser, Massen, Nationen und Sprachen (v. 15). Die zehn Hörner aber und das Thier werden die Hure hassen, sie wüste und nacht machen und ihr Fleisch essen, sie selbst aber mit Feuer verbrennen (v. 16). Denn Gott hat es in ihre Herzen gegeben, seine Meis

nung zu thun und ihre Herrschaft dem Thiere zu geben, bis die Worte Gottes vollendet werden (v. 17). Das Weib aber ist die große Stadt, welche die Herrschaft hat über die Könige der Erde (v. 18).

Der Engel beginnt mit der Deutung der vielen Baffer, um Die Beltstellung des Beibes vor der Mittheilung des Gerichts dem Ceber in Erinnerung zu bringen. In Betreff Des Gerichts felbit, ift ein Doppeltes zu beachten: 1) daß der Weltherricher und feine Könige aus Sag das Beib verderben; 2) daß das Gericht dennoch auf Gottes Billen gurudgeführt mird. Gott felbft bat es bemirft, daß die gebn Ronige fich dem Thiere unterwerfen, damit fein Rathfolug erfüllt merde. Bas fie alfo freiwillig thun, um mit vereinten Rraften die laftige Beltherricherin, deren Ginflug ihnen drudend ift, Bau vernichten, geschiebt nach dem Billen deffen, der im Regimente fist und dem auch die Beltmacht Dienen muß. Der Antichrift erlangt zwar durch Unterwerfung der gehn Konige, mit denen er Babel gerftort, die Alleinherrichaft und wendet fich gegen Die Gemeinde Gottes (16, 13-16); aber das Alles geschiebt, damit feine Dacht ihr Ende erreiche. Babels Fall fuhrt auch fein Gericht herbei. Rach unfrer Deutung Babylons fommen beide Momente gu ihrem Recht. Bie Jerusalem und Samaria in fruberer Zeit durch Die Beiden fielen, mit denen fie geburt, fo ergeht es auch der abgefalles nen Rirche der Lettzeit. Da fie gang weltlich geworden, fo bat fie der Welt gegenüber das Recht der Exifteng verloren. Es ift alfo nur Berftellung einer thatfachlichen Bahrheit, wenn die Scheinfirche der Belt unterliegt (Auberlen, Stier). Sie machen fie mufte und nacht, d. b., verwuften fie und berauben fie ihres Surenschmuds; fie freffen ihr Gleisch und vernichten ihren Befig und ihre Schäte. In dem letten Buge tritt das Bild der Stadt hervor. Much liegt in dem Berbrennen eine Sinweifung auf die Strafe fur Chebrecherinnen und gefallene Prieftertöchter. 3. Dof. 21, 9. Gzech. 16, 38. 24, 14 (fo Stier und Brandt). - Faßt man Babel ausschließlich als Beltstadt, fo will uns, wie wir bereits bemerften, die Urfache des verwunderbaren Saffes des Beltherrichers gegen die Beltstadt nicht flar werden. Auch ift nicht zu verstehen, wie der Untergang einer Stadt der tödtlichfte Schaden fur das Behagen des irdifchen Dafeins fein fann, wie Sofmann auch feinerfeits anerkennt und aus den Rlagen der Beltfinder (c. 18) hervorgeht. Gang anders gestaltet fich die Sache nach unserer Auffaffung. Die falsche Rirche ift ja zugleich die Tragerin aller Cultur; somit ift der Sieg des Untichrift auch der Gieg der gottwidrigen Barbarei über Die gottlos

gewordene Cultur. — Mit v. 18 schließt der Engel ab, indem er nochmals die Weltstellung Babels hervorhebt. — (Von der großen Mehrzahl der Ausleger wird unsere Stelle als der schlagenosse Besweis das das das der schlagenosse Besweis das Babel auf das heidnische oder auch päpsteliche Rom zu beziehen sei. Bornehmlich die Präsenssormen kozu und konsam werden das greitend gemacht (so Ewald, de Wette, Düsterdieck, Hengstenberg, Ebrard, Stier, Brandt u. A.; selbst Auberlen giebt wenigstens eine Beziehung auf Rom zu). Wir aber erklären mit Bengel das Präse vom Standpunkt der Visson aus und sagen mit Hosmann: nicht die jest, sondern die alsdann weltherrschende Stadt haben wir hier; denn h kovosa — steht hier eben so adjectivisch, wie h xaraßalvovsa c. 3, 12 und to dvaßaŭvov c. 11, 7).

# c) Beitere Beranschaulichung bes Gerichts über Babel c. 18.

In c. 18 herrscht, da es sich um Vernichtung Babels handelt, das Bild der verweltlichten Stadt vor. Damit tritt der Gegensatz Babels zur wahren Kirche desto stärker hervor; denn diese hat hiemieden keine µérovoar πόλιν. Die abgesallene Kirche der Letztzeit ist Weltsirche im schlimmsten Sinne des Worts. Als solche ist sie, wie bemerkt, auch Trägerin der Cultur, deren Ausartung mit der Ausartung der Kirche gleichen Schritt hält. Dem Fleische und Blute der Reichen und Machthaber hat Babel geschmeichelt. Diese beklagen nun ihren Fall. Somit bedeutet der Sieg des Thiers nicht blos völlige Entschristinistrung der Welt, (was sich bereits innerlich vollzogen hat, tritt jetzt in die Erscheinung), sondern auch das Versinken der Welt in die vollkommenste Barbarei. Unsere Schilderung hier zerfällt in drei Darstellungen des Gerichts, deren jede selbstständig ist.

#### od of) mol. Der Ruf des mächtigen Engels v. 1 - 3.) nonopis

Johannes sieht einen mächtigen Engel vom Himmel herabsteigen und die Erde wird erleuchtet von seiner Herrlichkeit (v. 1). Der schreit mit großer Stimme: gefallen, gefallen ist Babylon die Große und ist geworden zur Behausung von Dämonen und zum Behältniß unreiner Geister und unreiner, verhaßter Bögel (v. 2); denn vom Zornwein ihrer Hurerei haben getrunken alle Bölker und die Könige der Erde haben mit ihr gehurt und die Händler der Erde haben von der Macht ihrer Ueppigkeit sich bereichert (v. 3).

Mit Recht bemerkt Heß, daß der Fall Babels etwas schauerlich Schönes und Großes habe. Der Ausruf erinnert an c. 14, 8. Babel ift zur Bufte und Einöde geworden (Jes. 13, 21. 34, 14. Jerem. 50, 39). Die Ursachen des Gerichtes sind: Abgötterei und Mammonsdienst. Ereffend bemerkt Richter's Hausbibel: in der tetsten Zeit wird Handel Alles und Alles Handel sein. Eine specielle Aussdeutung der Geister und Bögel ist ebenso unpoctisch, als unprophetisch.

2. Beranschaulichung des Gerichts in feinen Folgen durch eine Stimme vom himmel v. 4-20.

Fohames hört eine Stimme vom Himmel, welche das Bolk Gottes auffordert ans Babel auszugehen, damit es nicht Theil habe an seinen Sünden und seine Plagen nicht empfange (v. 4). Denn, heißt es, seine Sünden reichen bis zum himmel und Gott hat ihrer Frevel gedacht (v. 5). Hieran schließt sich die Aufforderung Babel doppelt zu vergelten nach ihren Werken und doppelt einzuschenken (v. 6); denn so viel Babel sich verherrlicht und geprunkt, so viel soll ihr Qual und Leid gegeben werden (7°).

Die Stimme redet im Namen Christi zunächst zu dem Bolke Gottes, das selbst innerhalb Babels vorhanden ist (Jes. 51, 6 und 45). Diese Notiz aber ist wichtig; denn mag man nun Babel von der Weltstadt oder von der salschen Kirche deuten, auf dem Gebiet der Heidenstirche wird man es doch suchen müssen. Mithin giebts auch dort noch Gläubige, die der Herr rettet und erhält bis zur Parusie. Denn daß sie aus Babel ausgehen sollen, um vom Untichrist getödtet zu werden, ist doch nicht anzunehmen. Hierdurch bestätigt sich aber, was wir zu c. 12, 14 gesagt, daß die Bergung des Weibes in der Wüste nicht local zu fassen ist. Der Zurus: "vergeltet ihr" ist übrigens nicht an das ausgehende Bolk (gegen Bengel, Heß u. Ebrard), sondern an die Bolktrecker des Gerichts gerichtet, die trop ihrer eigenen Gottwidrigseit, doch als Gottes Wertzeuge handeln (so de Wette, Düsterdieck, Hengstenberg u. A.) cs. 17, 17.

Weiter heißt es: Babel spricht in ihrem Herzen: ich sitze als Königin und bin keine Wittwe und werde kein Leid sehen (7<sup>b</sup>). Darum werden an einem Tage über sie kommen ihre Plagen, Tod, Leid und Hunger und sie wird mit Feuer verbrannt werden, denn stark ist der Herr und Gott, der sie gerichtet hat (v. 8).

men. Es rühmt fich seiner vielen Kinder und seiner Macht. Diese aber soll ein plögliches Ende nehmen.

Hieran schließen sich Klagen über Babels Fall, die zugleich ihre Zustände beleuchten. Zunächst klagen die Könige der Erbe, die

mit ihr gehurt und geprunkt. Indem sie den Rauch des Brandes sehen, stehen sie surchtsam von Ferne und rusen Wehe über die große Stadt, deren Gericht in einer Stande, d. h. plötslich gekommen (v. 9 u. 10).

Daß diese Könige der Erde verschieden sind von den zehn Königen (c. 17, 12), versteht sich von selbst. Aus Furcht vor jenen, stehen diese nur von Ferne. Nicht die Armen sind betrübt, sondern die Machthaber und die Reichen.

Weiter klagen die Händler, daß Niemand mehr ihre Waaren kauft (v. 11). v. 12 u. 13 werden dieselben specialisiert. Darauf folgt eine Aurede an Babel: das Obst der Begier deiner Seele ist von dir gewichen und alles Lockere und Glänzende ist verloren und nicht mehr zu sinden (v. 14). Die Klagenden stehen von fern und rusen Wehe über die große Stadt, die bekleidet war mit Bysus, Purpur und Scharlach und übergoldet mit Gold, Edelstein und Verslen, daß all' dieser Keichthum in einer Stunde verwüstet ist (v. 15 u. 16).

Aus dieser Beschreibung ergiebt sich, daß Babel Trägerin des Luxus und des Comfort ist. Die salsche Kirche hat als Erhalterin des Weltverkehrs die Erde verderbt (c. 19, 1). Die Waaren, die nicht speciell zu deuten sind, sind Luxusartisel: sowol harte, als weiche Stosse, Mobiliar, Gewürz und Rauchwerk, Thiere und Sclaven. Richtig bemerkt Hengstenberg, daß Babel nicht als Handelsstadt erscheint, denn es kauft nur; Babel ist nur Consument, nicht Producent. Characteristisch ist ferner, daß hier, wo in Betress Babels das Bild der Stadt am meisten vorwiegt, doch die Beschreibung der Händeler von ihr an die Beschreibung der Hure E. 17, 4, ganz wörtlich erinnert.

Hieran schließt sich die Klage der Schiffer, die diese Waaren führen. Bei dem Anblick des Rauches und Brandes rusen sie aus: Wer ist ihr gleich? Auch sie wehklagen, daß die große Stadt in einer Stunde verwüstet ist (v. 17—19). Der Himmel aber und seine Bewohner werden zur Freude aufgefordert über das Gericht Gottes (v. 20).

3. Lette Darftellung des Gerichts über Babel v. 21-24.

Ein ftarker Engel hebt einen Stein, wie einen großen Mühlftein, und wirft ihn ins Meer und fpricht: mit solchem Schwunge wird die große Stadt ins Meer geworfen und nicht mehr gefunden werden (v. 21). Und es soll in ihr verstummen die Stimme der Musik, nicht wird in ihr ein Handwerk gefunden, noch gehört werden die Stimme der Handmühle (v. 22). Kein Licht soll mehr in ihr leuchten, noch zu hören sein die Stimme des Bräutigams und der Braut; denn Babels Händler waren die Mächtigen der Erde und sie hat verführt alle Bösker mit ihren Zaubereien (v. 23). Und es wird gefunden in Babel das Blut der Heiligen und aller Geschlachteten auf Erden (v. 29).

Bie der Stein im Meer verschwindet, so Babel von der Erde (vergl. Jes. 51, 63). Alles öffentliche und häusliche Leben, aller Genuß und alle Freude ist verschwunden; es ist Alles öde, todt und wüste. Jum Schluß wird die Ursache des Gerichts nochmals hervorgehoben: Babels Zauberei und große Blutschuld. (Paquaxela bedeutet Zaubertränke; — diese werden hier statt des Weins der Hurerei genannt).

Siegesfeier im himmel über bas Gericht ber hure c. 19, 1-10.

Johannes hört darauf, wie eine große Stimme vieler Bolfsschaaren, welche fagte: Salleluja, das Seil und die Serrlichkeit und Rraft ist unseres Gottes geworden, denn wahrhaftig und gerecht find seine Gerichte; denn er hat gerichtet die große Hure, welche die Erde verderbte mit ihrer Hurerei (v. 1 u. 2). Ein zweites Halleluja folgt, weil der Rauch derfelben in alle Ewigkeit aufsteigt und die 24 Aeltesten und 4 Thronwesen beten Gott an, der auf bem Thron fist und sprechen: Umen, Halleluja (v. 3 u. 4). Gine Stimme vom Throne fordert die Knechte Gottes zum Lobe auf und Johannes hört die Stimme vielen Bolks, die dem Raufchen vieler Waffer und dem Donner ähnlich ift und spricht: Salleluja, denn ber Herr und Gott hat die Herrschaft ergriffen (v. 5 u. 6). Es folgt eine Aufforderung fich zu freuen und Gott die Ehre zu geben, benn die Sochzeit des Lammes sei gekommen und sein Weib habe fich bereitet (v. 7). Und es wurde ihr gegeben ein glanzend reines Bygusgewand — und diefer Bygus ift die Gerechtigkeit (eigentlich: die Rechte — das Rechtgewordensein) der Heiligen (v. 8).

Die Singenden find Berklärte; Engel die Aeltesten und Thronwesen. Diese preisen Gott mit dem alttestamentlichen Halleluja (Lobet

Gott), das fonft nirgends im R. T. vorfommt. Aus dem Lobge= fange erhellt die Bichtigfeit des Ereigniffes : es find Beil, Berrlich= feit und Rraft Gottes geworden. Gott bat das Beil ausgeführt und feine Berrlichfeit und Macht ift offenbar geworden allen gottwidrigen Botengen gum Erog. Die beiden mit Gre anfangenden Begrundungsfage in v. 2 find coordinirt. Das adeioer ift im ethischen Ginne gu faffen; denn Babel ift durch Berführung die Berderberin der Erde. Die Stimme vom Thron v. 5 geht mahrscheinlich von den Thronwesen aus. Der Schlufgesang v. 6 u. 7 enthält 2 Momente: 1) Gott hat die herrichaft ergriffen und 2) die hochzeit des Lam= mes ift gefommen. Es enthält diefer Befang eine Urt Unticipas tion; denn der yapog ift die Biederfunft Chrifti (das Rommen des Brautigams). Beil aber Babels Kall, dem das Gericht über den Untidrift folgt, der Unfang des Schluggerichts ift, fo ichauen Die Simmlischen den Endfieg ichon vorans. Das Beib, das fich bereitet bat in der Bufte, ift die Gemeinde der Lettzeit, das Beib mit der Sternenfrone, Die Zionsgemeinde (c. 14), Die Exloyn Ifraels und ber Beiden. Mit Diefer Bochzeit wird erfüllt, mas im boben Liede vorbildlich dargestellt ift. Das Beib bat fich durch ihre Treue bewährt und empfängt nun das glangend reine Byffusgemand, das den Gegensatz bildet zu der Weltpracht der noorn. Gehr ichon fagt Bengel: Derfelbe Brautigam, Der fie ernabrt bat, fleidet fie auch und zulett ift die Bochzeit (Sof. 2, 20). Bas diefe felbst ift, bat in diefer Belt noch feine ausermählte Seele erfahren. Das Bygusgewand symbolifirt die Sixaiwuara; diese find aber nicht Rechtthaten oder Tugenden (gegen Bengstenberg, Ebrard, Dufterdied). Aixaiwna ift vielmehr ein paffivifcher Begriff und bedeutet das Rechtgeworden= fein; die Sixaiwuara machen die Sixaiovin aus; fie find die oft gefranften Rechte ihrer von Gott geschenften Berechtigfeit (Deligich, D. hohe Lied, G. 228). Die Ertheilung des Byffusgemandes ift die Bindication ihrer Rechte. Somit ift das xoqua der Bure das Sixalwua des Beibes (Auberlen).

Hieran schließt sich ein Besehl des Engels an Johannes, er solle schreiben: selig sind, die zum Hochzeitmahl des Lamm's berusen sind. Auf diese Seligpreisung aber drückt er gleichsam ein Siegel, indem er sagt: dies sind die wahrhaftigen Worte Gottes (v. 9). Darauf fällt Iohannes dem Engel zu Füßen, um ihn anzubeten. Der Engel aber weist diese Andetung ab, bezeichnet sich als Mittecht des Iohannes und seiner Brüder, die das Zeugniß Jesu

haben und schließt mit den Worten: denn das Zengniß Jesu ist der Geift der Weissagung (v. 10).

Der Ausspruch v. 9 bildet eine Parallele gu c. 14, 13 und bezieht fich junachft auf die, welche die Barufie erleben und mit dem bochzeitlichen Rleide angethan werden fur das Mahl des Ronigs= fohnes (Matth. 22). Der Zusat : das find die mabrhaftigen Borte Gottes, foll uns die Gemigheit geben, daß Gott auch erfüllen merde, mas er verheißen. Johannes wird von dantbarer Freude übermältigt und fällt vor den Boten Gottes anbetend nieder. Dag er aber das mit nicht das Richtige getroffen, beweift die abwehrende Antwort des Engels, der fich als Mitfnecht der Erlofeten fund giebt. Das ift ber einfache Sachverhalt, den manche Ausleger gang verfehrt haben. Beder foll fich in diesem Riederfallen der schuldige Respect gegen Gottes Repräsentanten und die Umtsträger überhaupt außern (gegen Bengstenberg), noch foll der Borgang dazu dienen, um vor Engelanbetung zu warnen (gegen Ebrard). Durch feine Sinweisung auf das Salten des Zengniffes Jefu bat der Engel zugleich gefagt , mo= rauf es vor Gott ankomme. Darum fügt er die Borte bingu: das Beugniß Jefu ift der Beift der Beiffagung, d. b. mo diefes Beugniß im Glauben feftgehalten wird, da ift der Beiff der Beiffagung. Uebrigens fann man mit Sofmann auch umgefehrt fagen : "ber Geift ber Beiffagung ift das Zengniß Jesu; denn diese Regel dient der gangen Schrift jum Edftein und ift der Probirftein aller Ausleger." Es gilt das insbesondre von der Auslegung des prophetischen Worts. Bo durch diefelbe das Zeugniß Seju irgendwie in den Schatten geftellt wird, da fehlt's eben am Geifte der Beiffagung, der allein das Gemeiffagte versteht.

Zweite Abtheilung ber britten Gruppe des letzten Eyclus. Von der Parusie bis zum Ende der Wege Gottes c. 19, 11—c.22, 5. (Siebente Gruppe des Ganzen).

Diese letzte Abtheilung bietet keine neue Gruppe, sondern ist eine unmittelbare Fortsetzung des Vorhergehenden. Nur deshalb haben wir die mit c. 16, 18 beginnende Gruppe in zwei Abtheilungen getheilt, weil sie bis c. 19, 10 die sechste, und von c. 19, 11 ab die siebente Schale explicirt. Der Zusammenhang der ganzen Gruppe aber ist von Ansang bis zum Ende durch nichts unterbrochen, sondern Alles, was Johannes von c. 17, 1 bis c. 22, 5 schaut, hängt nicht blos sachlich zusammen, sondern ist in der Erfüllung zeitlich auseinandersolgend zu denken. Mit c. 19, 11 sind wir ends

lich bei der Wiederkunft des Herrn angelangt, welche nach c. 1, 7 und 8 das Thema des ganzen Buchs ift. Bis zu derselben führen das siedente Siegel, die siedente Posaune, die Ernte und Lese und die siedente Schale, hier aber erst schaut sie der Seher. Zede Auslegung, welche den Zusammenhang der letzten Gruppe zerreißt, müssen wir für exegetisch unberechtigt erklären. Uebrigens stimmt der Inhalt dieser Schlußossenbarung über die letzten Dinge sehr wohl zusammen mit der Weissaung des A. T., des Herrn und der Aposstel; nur daß hier sich Manches genauer auseinanderlegt, was früher zusammengesatt erschien.

Die letzte Abtheilung besteht aus einer Reihe mit xal & dov bes and ginnender furzer Bissionen, die nur einmal (20, 7—10) von einer Bortweissagung unterbrochen werden und bis c. 21, 8 reichen. — Das Ganze gliedert sich in folgende Theile: 1) die Parusie c. 19, 11—18; 2) der Sieg Christi über den Antichrist und das Gericht über den letztern c. 19, 19—21; 3) das vorläusige Gericht über Satan, der auf 1000 Jahr in den Abgrund verschlossen wird c. 20, 1—3; 4) die erste Auserstehung und das tausendjährige Reich c. 20, 4—6; 5) die Losslassung des Satans, sein letzter Augrissund sein Gericht c. 20, 7—10; 6) die allgemeine Auserstehung und das Endgericht c. 20, 11—15 und 7) das neue Jerusalem c. 21, 1—8. Darauf noch das aussührliche Gesicht über das neue Jerusssalem c. 21, 9—22, 5.

# 1. u. 2. Die Parusie Jesu Christi und das Gericht über den Antichrift c. 19, 11-21.

## a) Das Kommen bes Herrn v. 11 - 16.

Johannes sieht den Himmel geöffnet und einen auf einem weißen Rosse Sigenden, welcher Tren und Wahrhaftig heißt und mit Gerechtigkeit richtet und Krieg führt (v. 11). Seine Augen sind Feuerslammen und auf dem Haupte hat er viele Diademe und einen geschriebenen Namen, den Niemand kennt, als er selbst (v. 12). Bekleidet ist er mit einem blutbesprengten Gewande und sein Name heißt: das Wort Gottes (v. 13). Und es solgen ihm auf weißen Rossen die himmlischen Heerscharen, gekleidet in weißer Leinwand (v. 14). Aus seinem Munde geht ein scharses Schwert, daß er damit die Bölker schlage. Und er selbst wird sie weiden mit eisernem Scepter — und er selbst tritt die Kelter des Zornes Gottes, des

Allmächtigen (v. 15) und hat einen auf sein Kleid und seine Hüfte geschriebenen Namen: König der Könige und Herr ber Herren (v. 16).

Berfegen wir uns in die Lage der Belt furz vor Ausgiegung der fiebenten Schale, deren meitere Exposition nun beginnt. Babel, mit welchem der Untidrift die Beltherrichaft getheilt, ift gefallen (c. 16, 12 u. c. 17 u. 18). Jest find alle Unftrengungen Satans und feines Bertzeuges gegen die Gemeinde Chrifti gerichtet (c. 16, 13-16). In gottesläfterlichem Trope und Uebermuthe fordert der Reind des Bolfes Gottes durch fein Unternehmen gegen Bion den Berrn heraus. Jest foll es fich erweisen, wem die Baoileia von Omie zoonov gebort und ob es überhaupt eine überweltliche Macht giebt (Sofmann). Der Erfolg icheint junachft fur den Beltberricher gunftig. Das Begebniß bei Sarmagedon ift für ihn der Gipfelpuntt feiner Macht und für die Gemeinde das Bollmag der großen Trubfal Matth. 24, 21). Run aber erscheint der Berr, um fur fein Bolf gu ftreiten und seinen Teind zu vernichten (Sacharja 14, 3). Un der Spige der himmlischen Seerscharen schaut ihn Johannes wie einen Sieger figend auf weißem Roffe. Der negative Zweck feiner Barufie ift das Bericht über die Teinde; der positive die Aufrichtung seines Reichs. Alle Ausleger, mit Ausnahme Bengstenbergs, erfennen an, daß wir bier die fichtbare Biederfunft des Berrn, fein Rommen auf der Bolfe voraus haben (Matth. 24, 29 ff., Luc. 21, ff.). Wenn bier von den vorbereitenden und begleitenden Zeichen an den Simmels= förpern nicht die Rede ift, so erklärt fich das daraus, daß derselben fcon beim fechften Siegel u. c. 16, 18-21 Ermähnung geschehen. Aus der Apocalypse geht flar hervor, daß diefes Rommen des Herrn jum Gericht über den Untichrift und zur Aufrichtung des Reichs von dem Endgerichte (c. 20, 11) durch das dazwischenliegende taufendjährige Reich geschieden ift. Angedeutet ift dies auch schon in der eschato= logischen Rede Chrifti, da dort ebenfalls das Rommen zur Sammlung der Auserwählten (Matth. 24, 29 ff.) von dem Rommen gum Gericht über alle Bolfer unterschieden ift (Matth. 25, 31). [Bu beachten ift außerdem, daß in der letten Stelle des Grav elby ibn als den fcon Gefommenen bezeichnet, da Grav mit dem Conj. Mor. Die Be-Deutung des Kuturi exacti bat (vergl. Biner Gr. S. 276)]. Man bat Demnach zwischen erfter und zweiter Bufunft unterschieden, oder um nur eine Bufunft Chrifti gu behalten, angenommen, daß die erfte Parufie nur in dem Beöffnetfein des Simmels beftehe, mahrend der Berr erft zum jungften Bericht wirflich auf die Erde fomme (Florde, Brandt). Benaue Dogmatische Bestimmungen barüber werden fich schwerlich geben laffen.

Bir fassen die eine ἡμέρα τοῦ θεοῦ so, daß sie mit der Parusie zum Gericht über den Antichrist beginnt und mit dem jüngsten Gerichte abschließt. Gehn wir nun näher auf die uns vorliegende Beschreibung ein.

Der auf dem weißen Roffe Sigende erinnert an c. 6, 2. Sier erscheint das perfonliche Wort, nachdem die Bredigt des fleghaften Evangelii ihren Umzug vollendet bat. Die einzelnen Buge der Beschreibung des herrn, so wie die Ramen charafterifiren fein richterliches Rommen. Treu und mahrhaftig heißt er, weil in ihm alle Verheißungen und Drohungen Gottes fich erfüllen, und er feine Reinde mit Gerechtigfeit richtet (Bef. 11, 3). Geine Augen find Feuerstammen (c. 1, 14. c. 2, 18 u. 23) weil er Bergen und Rieren prüft und die Biderfacher verzehrt. Die vielen Diademe auf feinem Saupte find nicht Siegestrophäen (gegen Bengel, Ewald und Bullig) fondern symbolistren feine absolute Konigsmacht (fo die Meisten). Der zweite Name, den Niemand fennt, als Er felbit, bezeichnet fein innergöttliches Befen. Das Gewand ift mit Blut besprengt, roth. farb wie eines Reltertreters (Sef. 63, 1). Denn es heißt ausdrudlich v. 16, Er trete Die Relter des Borns. Dabei find zwei Borstellungen combinirt: die Keinde werden wie Trauben gefeltert und muffen den Born Gottes in fich trinfen (Dufterdied u. A.). Der Name : Das Bort Gottes, bezeichnet in demfelben Ginne wie Sob. 1, 1, die gottliche Natur und Majestät des herrn. Das ewige perfonliche Wort, durch welches Alles gemacht ift und das in Chrifto Fleisch geworden, ift auch der Richter der Belt (Bengel, Bengftenberg, Ebrard u. 21.). Chriftus beißt fo, weil er ift Gott von Gott; nicht blos megen feiner Mittlerstellung (gegen Dufterdied), ober als Trager des Borts (gegen de Bette) oder meil in feiner Berfon alle Berheißungen erfüllt find (gegen Sofmann). Der Cohn Gottes ift es, der dem Beltherricher entgegen tritt. Die στρατεύματα, die ibm folgen, find nicht verflarte Beilige (gegen Bengel u. 21.) fondern Engel (1. Theff. 1, 7. Matth. 16, 17.). Die weißen Rleider bezeichnen überhaupt Beiligfeit und Reinheit, weshalb auch die Ueberwinder mit ihnen befleidet werden (c. 6, 11); fie berechtigen aber nicht zu dem Schluß, daß nur lettere fo charafterifirt werden. Das Schwert aus dem Munde des herrn ift fein allmächtiges Wort Upoc. 1, 16. 2, 12 u. 2. Theff. 2, 8. Beil endlich der mieder= fommende Berr die Bolfer weiden foll mit eifernem Scepter (Pfalm 2, Apoc. 2, 27 u. 12, 5) und Er allein die Relter tritt, fo beißt er fclieglich : der Berr der Berren und der Ronig der Ronige, vor welchem alle Macht und Gewalt Diefer Belt fich als ohnmächtig erweift.

Bas Joh. 18, 6 fich vorbildlich zeigte, wird jest erfüllt. Des herrn Feinde muffen in den Staub finken und muffen sterben in ihren Gunden, weil sie nicht geglaubt haben, daß er es sei (Joh. 8, 24).

### b) Borbereitung auf bie Entscheibung (v. 17 und 18).

Johannes sieht einen Engel in der Sonne stehen, der mit großer Stimme allen Bögeln zuruft sich zu sammeln zum großen Mahle Gottes (v. 17), damit sie fressen das Fleisch der Könige und Hauptleute, das Fleisch der Starken, Pferde und Reiter, der Freien und Knechte, der Großen und Kleinen (v. 18).

Hiermit ist symbolisch ausgedrückt, daß den Feinden Gottes die völlige Vernichtung gewiß ist. Die Beschreibung erinnert au Ezech. 39, 17—20). Das μέγα δείπνον, zu welchen die Raubvögel eingestaden werden, bildet die "schauerliche Kehrseite zu dem Mahle des Lammes" (Auberlen). Troß der großen Machtentwickelung des widergöttlichen Wesens, auf welche auch v. 18 hinweist, ist der Antichrist nur ein vidz της δπωλείας, welcher εἰς δπώλειαν δπάγει (2. Thess. 2, 3 Apoc. 17, 8). Das Beltwesen ist nur eine aufgeputzte Leiche (Auberlen), und wo ein Aas ist, da sammeln sich die Adler. (Matth. 24, 28).

#### c) Die Entscheibung ober bas Gericht bes Antidrift (v. 19-21).

Johannes sieht das Thier und die Könige der Erde und ihre Heerscharen gesammelt, um Krieg zu führen mit dem auf dem Rosse Sigenden und seinen Heerscharen (v. 19). Und das Thier wurde ergriffen und der falsche Prophet, welcher vor ihm Zeichen wirkte, durch welche er die verführte, welche das Maalzeichen des Thiers nahmen und sein Bild anbeteten — und diese zwei wurden lebendig geworsen in den Feuersee, der mit Schwefel brennt (v. 20). Die Uebrigen aber wurden getödtet durch das Schwert, das aus dem Munde des auf dem Pferde Sizenden ausging und alle Vögel wurden gefättigt mit ihrem Fleisch (v. 21).

In dämonisch mahnwißiger Vermessenheit macht der Antichrist und sein Anhang noch einen Versuch den König der Könige mit fleischlichen Bassen zu befämpsen (c. 17, 14). Nicht aber von einer Schlacht ist die Rede, sondern nur von einer Niederlage. Die bloße Erscheinung des Herrn genügt, um die Macht des Weltherrschers zu vernichten. Das Gericht besteht zunächst darin, daß Engel das Thier und seinen Propheten lebendig in den Feuersee, d. h. in den zweiten Tod, oder die ewige Berdammniß werfen. Dabei versfteht sich's von selbst, daß das Thier und der falsche Prophet wirk= liche Personen sind (vergl. Hofmann, Schftb. II, 2. 717 ff.

gegen Bengstenberg,)

Diesem Lebendig in die Solle fahren steht das Lebendig in den Simmel erhoben werden (wie bei Henoch und Elias) gegen über. Beil der Antichrist durch seine wahnwizige Empörung gegen den überweltlichen Gott sich als Satans Werkzeug erweist, so trifft ihn diese absonderliche Strafe, während sein Anhang nur vom Tode getroffen wird. Diejenigen Ausleger, die das Thier aus der Erde auf das Papstthum deuten (Ebrard, Gräber, Brandt) gerathen hier, da ihnen Babel auch das Papstthum ist, mit dem Pseudopropheten in Verlegenheit, da ja Babel bereits zerstört ist.

Eine Befehrung im Zwischenzustande ist für den Anhang des Antichrift nicht möglich (so Hengstenberg, der hier die Schlachten der Bölferwanderung findet); denn die Getödteten tragen das Maalzeichen des Thiers. Die Frage endlich, wo denn im 1000jährigen Reiche noch die Menschen herkämen, über welche Christus und seine Heiligen herrschen, da hier doch Alle getödtet würden, beweist nur, daß man sich in visionäre Darstellungen nicht zu sinden versteht. Uebrigens aber steht gar nicht im Texte, daß hier alle Menschen versammelt gewesen seien, sondern nur von dem Heere des Antichrist ist die Rede. — Im unmittelbarsten Anschluß an das Geschaute sieht nun Johannes auch das Folgende.

2. u. 3. Satan wird gebunden und auf taufend Jahr in den Abgrund verschloffen c. 20, 1—3. Die erfte Auferstes hung und das taufendjährige Reich. c. 20, 4—6.

Johannes sieht einen Engel herabsteigen vom Himmel, der hatte den Schlüssel des Abgrundes und eine große Kette auf seiner Hand (v. 1). Und er ergriff den Drachen, die alte Schlange, welcher ist der Teufel und Satan und band ihn auf 1000 Jahre (v. 2). Und er warf ihn in den Abgrund und schloß und siegelte hinter ihm zu, damit er nicht verführe die Bölker, dis die 1000 Jahre erfüllt sind; darauf soll er losgelassen werden eine kleine Zeit (v. 3).

Weiter werden Throne sichtbar und es saßen auf denselben, welchen Gericht (Richtergewalt) gegeben war. Und die Seelen der wegen des Zeugnisses Jesu und des Wortes Gottes Geschlachteten und welche nicht genonnnen haben das Maalzeichen des Thiers auf die

Stirn und Hand und sie sebten (wurden lebendig) und regierten mit Christo 1000 Jahr (v. 4). Und die übrigen Todten sebten nicht bis die 1000 Jahr vollendet sind. Dies ist die erste Auferstehung (v. 5). Selig und heilig ist, welcher Theil hat an der ersten Auferstehung; über diese hat der zweite Tod keine Macht, sondern sie sind Priester Gottes und Christi und werden mit ihm regieren 1000 Jahr (v. 6).

Der Bortlaut Diefer beiden furgen Bifionen, Die fich feines= wegs in schwierigen, dunkeln Bildern bewegen, sondern ein einfaches Referat des Geschauten enthalten, ift der Art, daß, ohne dogmatis fche Boreingenommenheit feine andre, als die eigentliche Erflärung, als möglich erscheint. Die gange alte Rirche bis jum 4. Jahrhundert hat fie auch in der That eigentlich verftanden. Erft feitdem Die Rirche ihre Stellung im romischen Reiche mit der Baoilela, von der hier geweiffagt wird, verwechselte, hat fie die Reichshoffnung aufgegeben und unfre Stelle allegorisch umgedeutet. Bengels Ber-Dienft aber ift es, dem richtigen Berftandniffe berfelben wieder Bahn gebrochen zu haben. - Geben wir nun an die Erflärung der beiden Bifionen, fo liegt une ob: 1) über den Zusammenhang derselben mit dem Borbergebenden flar zu werden; 2) ihren Wortfinn zu ermitteln; 3) die falschen Umdentungen unserer Stelle zu widerlegen und endlich 4) da unfre Stelle feine Beschreibung des taufendjährigen Reiches giebt, unfre auf die übrige Schrift fich grundende Unfchauung von demfelben furz auszusprechen.

ad 1. Bereits oben haben wir darauf hingewiesen, daß die kurzen Visionen, von c. 19, 11 bis c. 21, 8 in fortlaufendem Zusams menhange stehen. Das hat man schon in der alten Kirche richtig erkannt und demgemäß die Auseinandersolge der eschatologischen Besgebnisse sachgemäß sestgestellt: Parusie, Sturz des Antichrist, Versichließung Satans, tausendjähriges Reich, Loslassung Satans auf kurze Zeit und Gericht Satans, jüngstes Gericht, neues Zerusalem. Da man indessen seit Angustin das zusünstige 1000jährige Reich verwarf und c. 20, 1—6 auf die ganze Kirchenzeit bezog, so verstiel man, um alle eschatologische Deutung abzuschneiden, darauf, den Zusamsmenhang unseres Abschnitts mit dem vorhergehenden zu zerreißen. Man ließ mit c. 20, 1. eine neue Gruppe beginnen, saßte dieselbe als eine Art von Recapitulation des Ganzen, und sah in c. 20, 1—6 eine Weisfagung auf die ganze Kirchenzeit. Alle eigentlichen Exegeten aber seit Bengel haben, troß ihrer verschiedenen Aussassung

Des Gangen, diefe Annahme verworfen. Darin ftimmen auch felbit Senaftenberg, de Bette und Dufterdied mit Sofmann, Cbrard und Auberlen überein. Wenn dieselbe dennoch von folden Theologen, Die in der Bermerfung jedes Chiliasmus ein Merfmal der Orthodoxie feben wieder vorgebracht ift, fo bedarf gegenwärtig eine folche Migdeutung des Bortes Gottes feiner Biderlegung mehr. Gie ruht gang und gar auf der falichen firchengeschichtlichen Auslegung der Apocalppie, Deren Inhalt doch im Befentichen eschatologisch ift. - Die gange Endgeschichte bewegt fich, wie wir zu Anfang des mit c. 11, 19 beginnenden letten Epclus fagten , um den Gegenfat von Chris ftus und Satan. Der Gegensat bort auf mit bem vollen Giege Chrifti über den Satan. Alle Bifionen von c. 19, 11-c. 20, 10 fchildern Diefen Sieg, der fich ftufenweise vollzieht. Diefer Sieg beftebt 1) darin, daß der Berr das Gericht über den Untidrift vollzieht, der Satans Werfzeug mar (c. 19, 19-21); 2) darin, daß Satan auf taufend Jahr die Möglichfeit verliert auf die Geschichte der Bolfer einzuwirfen und die Bolfer zu verführen (c. 20, 1-3); 3) darin, daß Chriftus fein Reich auf Erden aufrichtet (c. 20, 4-6); und endlich 4) darin, daß der lette Angriff des wieder losgelaffenen Gatan mit seinem ewigen Gerichte endigt (c. 20. 7-14). Alle diese Begebniffe stehen in sachlichem und zeitlichem Zusammenhange.

### a) c. 26, v. 1-3.

ad 2. Der Engel mit dem Schluffel zum Abuffus (vergl. zu c. 9, 1) und der großen Rette, die auf feiner Sand liegt (eni c. Aceus. vergl. c. 5, 1) ift nur Bollftreder des Gerichts, das jest, nachdem das Thier gerichtet ift, den Drachen felbft trifft, ber jenem feine Dacht gegeben. Diefer Macht bes Drachen werden jest Schranfen gefest. Bie c. 12, 9 wird der Drache mit feinen verschiedenen Ramen bezeichnet; benn es handelt fich wieder um ein Berabgefturztwerden (expln9 frai). Damals murde er vom himmel auf die Erde geworfen, wo fich feine Macht in dem antichriftischen Reich aufs bochfte entwidelte. Sest muß er weichen von der Oberwelt und wird verschloffen in den Ort des Todes, der ihm auf 1000 Jahre zu einem Befängniß (gedaun) dient. Da Satan ein Beift ift, fo verfteht fich's von felbft, daß diefes Gebundenwerden nicht grob buchftablich gefaßt werden barf. Jedenfalls fagt die vifionare Beschreibung gang flar, daß ihm alle Möglichkeit eines Ginfluffes auf die Oberwelt abgeschnitten ift; eine Möglichkeit von Excursionen ift also nicht vorhanden (gegen Beng= ftenberg). Es ift ein in unfern Tagen gewöhnlicher Runftgriff der antidiliaftischen Bolemit, den Chiliasmus dadurch lächerlich machen

Lufor man 1000 japoten Prinif

ju wollen, daß man ihm Schuld giebt, er lebre eine Reffelung Catans mit eifernen Retten, Ginfperrung in ein finftres Rellerloch u. f. w. Dergleichen richtet fich felbit und ift im Grunde nur Berfpottung der Schrift. Uebrigens hat der Abyffus gemiß auch locale Bedeutung, wie die Erde und der Simmel. - Barum Gatan verichloffen wird, fagt der Zwedfat : Damit er die Bolfer nicht verführe. Die Lefearten schwanten zwischen adarhon (Lachmann) melcher Conj. Nor. futurifch zu faffen ift (vergl. Winer Gr. G. 450) und nava (wie Tischendorf ed. VII. gegen feine frubern Ausgaben lieft). Obgleich mir uns mit den meiften Auslegern fur die erfte Lefeart entscheiden, fo giebt doch auch das Brafens, fobald man es, wie abnliche Prafentia, vom Standpunkt der Bifion aus erflart, denselben Ginn. Bir fonnen darum Dufterdied nicht guftimmen, wenn er meint, es fei diese Lefeart erft in Folge der feit Augustin geltenden Auslegung bineincorrigirt. Ta 29vn - bezeichnet bier Die Bölfer überhaupt, im Unterschiede von Ifrael (Rom. 11, 13 n. f. m.); es fonnen ebensowol noch unbefehrte Beiden fein, wie bereits driftis anifirte. Die Enticheidung für die eine oder die andre Erflärung bangt von der verschiedenen Auffaffung von dem Eingehn des Beiden" pleroma (Rom. 11, 25) ab. - Muf wie lange Gatan verschloffen werde, wird in den drei Berfen zweimal gefagt, wie denn die Bahl der taufend Sahre auch in der folgenden Bifion noch dreimal wieder= holt wird. Man mag Dieselbe nun eigentlich verfteben, oder fie symbolisch faffen (benn beides ift möglich) - jedenfalls bezeichnet fie einen begrenzten Zeitabichnitt, der fowol das Berichloffensein Satans als auch das Berrichen der Auferstandenen umfaßt. Sier 2000 Jahre anzunehmen, mar ein Miggriff Bengel's, der fich durch ten Tegt ebensowenig rechtfertigen läßt, wie die in alterer Beit verbreitete Meinung, das Millennium werde nach 6000 Arbeitsjahren das fiebente Jahrtaufend des Sabbath fein. Coviel aber fteht aus dem Tegte feft : Satan fann mahrend der taufend Jahre auf die Bolfer feinen verführenden Ginfluß ausüben. Der dagegen erhobene Gin= mand: daß durch Satans Gebundenfein das Fortbefteben der Gunde unmöglich merde (fo Bengftenberg) ift grundlos, "denn die Gundigfeit der Menschen bleibe, wenn auch Satan gar nicht mehr mare" (Sofmann). Obgleich wir Sofmann's Auffaffung vom taufendjahgen Reich nicht gang theilen fonnen, fo geben mir ihm doch darin vollfommen Recht, daß es mahrend der taufend Jahre gu feiner gemeinfamen That der Gunde fommen merde, welche den durch Chrifti Sieg über den Biderchrift bergeftellten Buftand veranderte" (Schftb. II., 2 G. 722). Dem ftimmen auch eine Menge anderer Schriftforscher bei. Luthardt sagt in Betreff des tausendjährigen Reiches: die Sünde ist keine Macht der Gemeinschaft mehr; Auberlen: die Menschheit ist von einem Banne besreit, der wie ein Alp auf ihr lastete; die Sünde kann keine Universalmacht mehr sein; Delipsch: es steht außer der noch vorhandenen Sünde und der noch nicht beseiztigten Macht des Todes der Kirche kein Hinderniß entgegen, so weit es diesseits überhaupt möglich ist, ihre Herrlichkeit zu entsalten. (Das hohe Lied S. 229). Das erste unterscheid den de Moment für diese Zeiten der Erquickung (Act. 3, 21) ist also das Freisein vom satnischen Einfluß. Daß aber diese Zeiten noch nicht das Ende selbst sind, sagt der Zusat deutlich. Satan soll nach göttlichem Rathschlusse noch auf eine kleine Zeit loskommen.

#### b) 20 v. 4-6.

Da Johannes junachft nur Throne fieht und die auf denfelben Sigenden, welchen ein zojua gegeben ift, nicht naber bezeichnet; da Wer er ferner darauf erft die Scelen der Martyrer mabrnimmt, (woras ift von Eidor abhangig), von denen er fagt: daß fie lebten u. f. w. - fo ift allem zuvor fraglich, ob die auf den Thronen Gigenden und die Auferstandenen identisch find. Die altern Ausleger bejabten Die Frage und erflarten zoqua mit : Berrichaft. Dagegen haben neuere Ausleger die Bedeutung des Gerichts geltend gemacht und die Richtenden von den Martyrern, welche lebten, unterscheidend unter den Erfteren die 24 Melteften (c. 4, 4) als Repräfentanten der Gemeinde (12 Apostel und 12 Batriarchen) verftanden. Gie berufen fich dabei auf Dan. 7, 9 und finden in unferer Biffon eine Gerichtshandlung im Simmel, entweder, um die Unfpruche der Martyrer auf Belohnung zu untersuchen (Bengstenberg), oder, um gu entscheiden, wer an der erften Auferstehung Theil nehmen folle (de 2Bette, Dufterdieck u. A.). In Betreff der 24 Melteften aber, Die übrigens nicht Reprafentanten der Gemeinde find, fondern Engel, bietet der Tegt nicht den geringften Anhaltspunkt und die Beziehung auf Dan. 9, 7 pagt ebensowenig (Bullig und Sofmann Schftb. II. 2 G. 721). Koqua fteht bier gang allgemein von der Richtergewalt, wie die Richter in Ifrael fie ausübten und ob auch zoiver nicht herrschen beißt, so wird es doch in der LXX. (vergl. Judic. 3, 10. 30. Pf. 2, 10) fur das bebraifche pow in der Bedeutung von verwalten gefett (verg. Matth. 19, 28 und Sofmann gegen Meyer 3. d. St.). Comit hat Hofmann auch darin Recht, daß bier das zolua εδόθη mit dem εβασίλευσαν eins und daffelbe ift, mithin auch die Berfonen identisch. Johannes berichtet, mas er schaut - und das

in der Folge, wie ibm die Gegenstände fich darftellen. Die, welchen Das zorna gegeben ift, bezeichnet er nun naber als die Geelen der Martyrer aller Zeiten und berer, welche das Maalzeichen des Thiers nicht angenommen und fagt von diefen : fie lebten und regierten mit Chrifto taufend Jahr. Daß Egnoav (cf. 13, 14) in dem Ginne von arstnoar (reviviscere) stebt - wird ston durch den ersten Bufat, daß die übrigen Todten nicht lebten, flar. Der zweite Bufat aber : dies ift die erfte Auferstehung, nämlich im Unterschiede von der fpatern allgemeinen (c. 20, 11 ff.) läßt vollends feinen 3meis fel darüber übrig, daß bier von leiblicher Auferstehung die Rede ift. Denn daß die Berftorbenen im Zwischenzustande leben, verfteht fich von felbst und branchten dem Johannes nicht offenbart zu werden (fo nicht blos Bengel, Sofmann, Anberlen, Ebrard und Alle, welche ein fünftiges taufendjähriges Reich annehmen, fondern auch de Wette und Dufterdiech). Daß unter den Uebrigen, welche nicht lebendig geworden, nur die Gottlofen ju verfteben find - fagt ber Tegt nicht und ift Ginlegung.

Das zweite unterscheidende Moment für Diese Beiten der Erquidung ift alfo, daß die Auferstandenen mit Chrifto regieren. Diefes Regieren fest aber felbstverftandlich Res gierte voraus. Dies find die auf Erden Lebenden, melde frei find vom fatanischen Ginfluß und nunmehr unter der Leitung der Berflarten fteben. Ueber Die Art Diefes Berfehre der Berflars ten mit denen, welche noch im irdifchen Leibe wallen, fagt der Text nichts. Biele Ausleger verweifen auf den analogen Umgang Chrifti mit den Geinen mabrend der 40 Tage gwischen Oftern und himmels fahrt. Bas die Theilnahme an der erften Auferstehung anlangt, fo wird dieselbe von der modernen Eschatologie theils auf einen Exloyn beidrantt gedacht (fo Bengel, Riemann, Graber, Rury, Deligich); theils auf alle in Chrifio entschlafenen Glaubigen ausgedehnt (fo Sofmann, Luthard, Rarften, Auberlen, Chrard). Unfere Stelle redet jedenfalls ausschließlich von Martyrern aller Zeiten und Ueberwindern aus der letten Drangfalszeit und nur bei einer falfchen Dentung des Thiers in c. 13 fann man die Borte ofreres of noosexovnoav auf die Gläubigen aller Zeiten beziehen (gegen Anberlen Sund Cbrard).

Das Ganze schließt mit einer Seligpreisung ab (v. 6), die das Basileveir mit Christo noch näher bestimmt. Selig werden die Theilnehmer an der ersten Auferstehung gepriesen, weil der zweite Tod keine Macht mehr über sie habe, heilig, weil sie Priesterkönige seien. Damit soll nicht gesagt sein, daß Alle, die die erste Auserste-

hung nicht erlangen, den zweiten Tod empfangen mußten. Gin folder Gegensat liegt unfern Borten fern. Mur das besagen fie, bas für die an der erften Auferstehung Theilhabenden, der lette Feind fcon übermunden ift (1 Ror. 15, 26), mas für die, deren Ramen bei der allgemeinen Auferstehung im Buche des Lebens gefunden merden, erft dann geschieht (c. 20, 14. Sofmann, Schftb. II. 28. 724). Sind nun aber die Theilnehmer an der erften Auferstehung ichon gum vollen Leben gelangt, fo find fie auch heilig und herrschen als Priefter mit Chrifto, wobei fich von felbst versteht, daß nicht von außerer Machtübung oder Aleischesherrlichfeit die Rede ift, fondern von Geis ftesherrlichfeit (Auberlen). Durch die Befreiung von Satan und Durch das Regieren der Berflärten find negativ und pofitiv fur das Millennium die Bedingungen zu einer Entwickelung geboten, wie fie in den Zeiten des Rreuges in diefer Urt nicht gegeben find. Dennoch aber ift das taufendiabrige Reich noch nicht das Ende der Bege Gottes.

ad 3. Was weiter die sogenannte allegorische Umdeutung der in unseren Bistonen geweiffagten Begebniffe anlangt, fo ift ce feit Aus auftin gewöhnlich geworden, daß man das taufendjährige Reich mit Der Rirche identificirt. Je mehr fich die lettere als Seilsvermittlungs-Unftalt mit einem Stellvertreter Chrifti an der Spige anfah, Defto meniger fonnte fie der Hoffnung auf ein gufunftiges Reich Raum geben. Bunachft indeffen faßte man wenigstens die 1000 Sabr noch eigentlich und feste ihren Anfang in die Zeit der Grundung der Rirche, oder (fpater) in die Zeit Conftantins. Darans erklart es fich, daß um das Jahr 1000 und 1300 der jungfte Tag ermartet murde. Spater aber gab man auch das auf und bezog unfere Beiffagung auf die gange Rirchengeit. Das ift auch die Unficht der alteren Lutherischen Dogmatifer, die man neuerdings im Gegensat gum Chis liasmus als "gefunde Lehre" wieder anpreift. - Bon diefer gewöhnlichen Auffaffung unterscheidet fich die Bengstenbergs. Diefer nämlich halt den Zusammenhang unserer Stelle mit c. 19, 19-21 feft, Deutet aber jene Bifion auf Die Sturme der Bolfermanderung und den Untergang der heidnischen Weltmacht. Im Busammenhange mit diefer Unficht erfolgt dann die Bindung Satans und die Aufrichtung des 1000jährigen Reiches mit der Kronung Carls des Großen und dauert bis zur frangofichen Revolution. Wohl hat Brandt Recht, wenn er fagt: "daß die taufend Jahr ichon vorüber find, bat ein gläubiger Theologe wohl nicht ernftlich meinen fonnen;" - nichts= destoweniger aber hat Saftba. Diesen munderlichen Chiliasmus der Bergangenheit in der evangel, Rirchenzeitung von 1860 aufs Neue

vorgetragen. Viel Anklang indessen hat er selbst bei den Gegnern des Chiliasmus nicht gefunden; denn es widerspricht zu sehr dem altprotestantischen Bewußtsein vom Papst als dem Antichrist, wenn die Blüthezeit des Papstthums gerade als die Zeit bezeichnet wird, da Satan gebunden war, "weil die Erde damals machte und betete."

Geben mir nun gu, mie Bengftenberg und die gewöhnliche Allegoriftif mit unferm Texte umgehen! (Bergl. un fer e fritischen Beitrage jur proph. Theologie in der Dorp. Zeitichr. 1859). Nach Saftba. ift Satan mabrend des Millennii (800-1800) nur infofern gebunden gemefen, als er die Bolfer nicht zu offenbaren Unglauben und gum Rampf wider das Chriftenthum verführen fonnte; dagegen follen ibm jur Berführung der Gingelnen Excurfionen aus feinem Gefängniffe felbstverständlich freigestanden haben. Wie man bergleichen ohne abfichtliche, Gelbstverblendung behaupten fann, ift uns völlig unverffandlich! In den goldenen Tagen von 800-1800 hat alfo Satan trot aller Grenel, Die in Diefe Zeit fallen, feinen Ginfluß auf Das Befammtleben der Bolfer gehabt? Und trop der Angriffe der Araber, Türken und Mongolen hat es in jener Zeit feinen Rampf gegen das Chriftenthum gegeben ?! - Rach der gewöhnlichen Allegoriftif wird die Saft Catans relativ verstanden: Chrifto und den Glaubis gen gegenüber fei er gebunden, da er ben Lettern mit Gewalt nichts anhaben fonne, den Gundern gegenüber dagegen fei er frei. Beift es Denn nicht aber gerade, daß er gebunden fei, damit er die Bolfer nicht verführe? Und bedeutet benn das etwa fo viel, wie: er habe fein Recht an die Beiden verloren? Zeigt denn nicht die Geschichte Der Beidenmiffion aller Zeiten, daß Catan noch machtig waltet in damomonischem Biderstande gegen das Licht? Dag er den Gläubigen nichts mit Gewalt thun fann, da fie ihn in der Rraft des Blutcs Chrifti überwinden, verftebt fich von felbft. Aber gerade fie erfahren es ja täglich, daß fie zu fampfen haben mit den Geiftern in ber Luft (Eph. 2 und 6) und daß Satan frei umbergeht und fucht, welchen er verschlinge (1. Petri 5, 8). Aber nicht blos von den Einzelnen wollen wir bier reden. Es handelt fich vielmehr gerade um Den Ginfluß Satans auf das Befammtleben, auf die Geschichte. Und da fest ja die gange Schrift das Richtgebundenfein Satans mabrend des diesseitigen Weltlaufs voraus. Es ift uns darum unbegreiflich, wie felbft ein Mann wie Philippi Apoc. 20, 3 (Rircht. Stbust. III. G. 309) nur von einer jeden thatjächlichen, wenn auch vorläufigen und relativen Bindung ber unbeschräuften Berricherwillführ Satans erflären fann! - Bas meiter Die erfte Auferstehung anlangt, fo fieht Johannes, nach Bengstenberg, die Gemordeten in

ihrem Blute und als folche bedurfen fie einer Belebung. Diefe empfangen fie nach dem Tode, um mit Chrifto 1000 Sabr gu berrichen. Es hat also von 800 - 1800 eine Mitherrschaft ber im 3mischengus ftande fich befindenden Martyrer u. f. w. ftatt gefunden und Die erfte Anferftebung ift nur die erfte Stufe der Geligfeit. Gie leben mabrend des Zwifchenzustandes mit Chrifto, mabrend die Gottlofen geiftlich todt find. Der Ausdruck avaoragig pagt allerdings nicht, fann aber, da es nur eine Auferstehung giebt, nicht anders verftan= den werden. - Gehr richtig bemerft Sofmann gegen diefe Huffaffung, daß ibr gufolge den Geelen eigentlich durch die erfte Auferftehung gar nichts geschehe, und daß biefe Auferftehung mohl eine Rlopftodiche aber feine biblifche fei. Außerdem aber weiß weder die Schrift noch die Rirchenlehre etwas von einer Berrichaft der Martyrer während des Zwischenguftandes. - Die gewöhnlichen Allegoriften erflaren die erfte Auferstehung bildlich von der Auferstehung vom Tode der Sunde, und berufen fich auf Stellen wie Eph. 2, 5. Col. 3, 1. Rom. 6, 4. Dag diefe Stellen geiftlich zu verstehen find, ift flar; aber folgt benn daraus, daß die Ausdrude: "Tod" und "Auferstehung" in der Schrift immer bildlich ju erflaren find? Sier fann bas ja fcon Deshalb nicht die rechte Erflarung fein, weil die, von denen Johannes fagt, fie lebten, als Befchlachtete bezeichnet find. Um aber überhaupt um des Bortes Gottes willen geschlachtet, b. b. Martyrer gu werden, muß man ja ichon vorher befehrt fein. Und mas foll überhaupt der Ausdrud nowry decoraois, wenn es durchaus nur eine Auferstehung giebt? Dit folden allegorifden Deutungen werden beide Bifionen c. 20, 1-6 ihres Inhalts entleert. Gie enthalten bann in einer fur diefen Zwed fehr unpaffenden bildlichen Ginfleidung nur die allgemeinen Gage : Satan fann den Glaubigen nichts anhaben und : mabrend ber Beit ber Rirche haben fich Menfchen gu Chrifto befehrt, wobei übrigens ihr Berrichen mit Chrifto noch dunfel bleibt. Wenn die moderne Orthodoxie ihren Ruhm darin fest, fo mit der Schrift umzugeben, fo untergrabt fie ihren eigenen Grund, nämlich das Schriftprincip. The real negunities ned merde &

ad 4. Da Apoc. 20, 1—6 feine Beschreibung der Zustände im tausendjährigen Reiche giebt, so läßt sich auch auf diese Stelle allein seine vollständige Doctrin über den locus de Millennio gründen. Wir sind also hauptsächlich an das prophetische Wort des A. T. und andre Aussprüche der Schrift gewiesen. Da wir indessen es hier nur mit dem Inhalt der Apocalypse zu thun haben, so können wir weder auf eine fritische Beleuchtung der modernen Forschungen auf diesem Gebiet, noch auf eine positive Begründung unserer Ans

ficht näher eingehn 1). Rur zur Prientirung für unfre Lefer bemerfen wir noch Folgendes:

Die moderne Auslegung der Apocalppfe, soweit fie überhaupt ein gufunftiges 1000jabriges Reich in unferer Stelle geweiffagt fin-Det, Differirt vornehmlich in zwei Dunkten: 1) in der Auffaffung der erften Auferstehung und 2) in der Unschauung bon den Buftanden in der Reichszeit. - In Betreff bes erften Bunftes ift die Debraahl der modernen Eschatologen, und unter diefen auch Sofmann und Auberlen, darüber einig, daß alle in Chrifto entschlafenen Gläubigen derfelben theilhaft merden und daß die bei der Parufie lebenden Gläubigen burch Bermandlung verflart werden. Bir baben uns ichon oben darüber ausgesprochen, daß mir diefe Anficht nicht theilen, weil die dafür beigebrachten biblifden Stellen uns nicht gwingend erscheinen. Uebrigens ift durch eine gleiche Auffassung der ersten Auferstehung noch feineswegs eine gleiche Auffaffung der Reichszuftande bedingt. In Beziehung auf diefen zweiten Bunft namtich, laffen fich drei verschiedene Auffaffungen unterscheiden, deren erfte von Sofmann, deren zweite von Anberlen vertreten ift. Jedem Diefer ausgezeichneten Schriftforscher baben fich andre Theologen angeschloffen. Außerdem aber bat fich, obgleich in verschiedenen Muan= cirungen, auch noch eine britte Unficht geltend gemacht.

Rach Sofmann befindet fich die Gemeinde des herrn im taufendjährigen Reiche im Buftande vollen deter Berflarung. Rach-Dem der Berr bei feiner Parufie den Antichrift gerichtet und Catan gebunden bat, erfolgt die erfte Auferstehung aller in Chrifto Entichlas fenen und die befehrte Ifraelsgemeinde der Lettzeit, welche allein die Parufie erlebt, wird durch Bermandlung verflart. Diefe eine aus allen Berflarten bestehende Gemeinde lebt nun mit Chrifto in dem verflarten Rangan im neuen Serufalem (benn Diefes, mie es c. 21, 4 beschrieben mird, ift das Gingige, mas aus der alten Belt in die neue hinuber gerettet wird). Die außergemeindliche Menschheit da= gegen bleibt auf ber noch unverflarten Erde und ift in den 1000 Sahren den Birfungen jener verflarten Gemeinde unterftellt, um Durch die Gelbftbethatigung Gottes an derfelben gur Erfenntniß Chrifti geleitet zu werden. - Abgeseben von allen übrigen Grunden, fonnen wir uns diefer Auffaffung icon deshalb nicht anschließen, weil wir diefelbe nicht in Ginflang zu bringen vermögen mit den Beiffagungen Des

<sup>1)</sup> Wir hoffen in einem spätern Auffatze biefen Gegenstand noch genauer besprechen zu können. Wir bemerken bies borläufig, bamit es nicht scheine, als hatten wir es hier mit ber Abweisung abweichender Meinungen zu leicht genommen.

A. T., welche auch für die Gemeinde der 1000 Jahre irdische Zustände voraussetzen. Die Art, wie Hofmann derartige prophetische Stellen umdeutet (cf. Schftb. II. 2 G. 567 ff.', vermögen wir uns nicht anzueignen.

Auberlen's Auffassung ftimmt in Beziehung auf Die erfte Auferftehung und die damit verbundene Bermandlung der Lebenden mit ter hofmannichen überein. Die verflarte Brautgemeinde fann feiner Meinung nach auf der unverflärten Erde nicht bleiben, fondern gebt mit Chrifto in den Simmel gurud. Bon dort aus regiert fie mit Chrifto und verfehrt mit den auf Erden Lebenden. Diefen Berfehr benft fich Auberlen, wie Sofmann (und in diesem Bunft ftimmen anch wir zu.) nach Analogie der 40 Tage. Bon diefer obern Be= meinde unterscheidet Auberlen die untere Gemeinde oder das Reich Ifrael. In Diefem erfüllen fich Die alttestamentlichen Beiffagungen, Die eine irdische Existenzform voraussegen. Ifrael befennt fich bei ber Parufie ju Chrifto und tritt im Millennio an die Spige der Menschheit. Auf die Beidenfirche folgt alfo eine ifraelitische Beriode des Reichs Gottes und in diefer ift die Gemeinde der taufend Sahre Die rechte Miffionsfirche, welche Die übrige Menschheit gu Chrifto befehrt und das Chriftenthum gur vollen Berrichaft auf Erden bringt. - Obgleich wir in Beziehung auf Die irdifche Existenzform ber Reichsgemeinde in manchen Bunften mit Auberlen gusammentref= fen, fo fonnen mir boch auch ihm nicht vollfommen beistimmen. Ceine einseitig : ifraelitische Auffaffung vom taufendjährigen Reiche ift exegetisch unbegrundet. Ifrael befehrt fich nicht erft bei der Parufie, fondern ichon vor derfelben. Außerdem aber vermidelt fich diefe Theorie in einen Gelbstwiderspruch. Befehrt fich nämlich Ifrael im Moment der Parufie, jo ift nicht abzuseben, warum Diese gläubig gewordenen Ifraeliten nicht auch verwandelt merden.

Wir entscheiden uns für die dritte Auffassung, die wir etwa in folgender Beise denken. Nach dem Sturz des Antichrist und dem Gebundensein Satans ersolgt die erste Auserstehung, die wir im Anschluß an Apoc. 20, 4—6 als eine particulare und beschränkte fassen. Durch diese auferstandenen Erwählten regiert der Herr sein Reich auf Erden. In dieses gebt zunächst als Stammgemeinde die bewährte, aus Israel und den Heiden bestehende Gemeinde der Letzzeit unverwandelt ein, um auf die übrige Menschheit zu wirken. Mag auch Israel in der Reichsperiode eine besondere Stellung haben, jedensalls ist das Reich nicht blos israelitisch. Die alttestamentlichen Beissaungen sehen eine irdische Existenzsorm des Reichs voraus; daran halten wir fest, ohne sie umzudeuten und ohne in crasse Buch-

ftabelei zu verfallen. Das taufendjährige Reich erscheint uns somit als die Zeit der diesseitigen Berrlichfeit der Rirche an der Grenze amischen Zeit und Emigfeit, als die Zeit des Sochzeitmahles oder der Erquidung. Es bildet den Uebergang jur jenseitigen Herrlichfeit und ben Schluß aller bisherigen Phafen des Reichs. Aber es fommt nicht durch innere Entwidelung der gegenwärtigen Buftande und Berhaltniffe, fondern es wird aufgerichtet durch den in fichtbarer Berrlichfeit ericheinenden Berrn. Coweit es beim Borhandensein der Gunde möglich ift, fann nun bas Chriftenthum fich vollftandig realiffren (Matth. 5, 3). Das diefe Reichsperiode von der gegens wartigen Unterscheidende liegt 1) in der direften Ginwirfung der überirdischen Belt auf die irdische und 2) in der Befreiung der irdifchen Belt vom fatanischen Ginflusse. - Die Reichshoffnung ift Die Soffnung der Rirche und nicht gang identisch mit der Chriftenhoffnung des Einzelnen. Jedes Aufgeben der Reichshoffnungen beruht auf Ueberschätzung der Kirche im Diesseitigen Weltlauf, so wie umgekehrt jede Unterschätzung der Rirche zu diliaftisch-fcmarmerischer Reichshoffnung führt. Rur der evangelische Rirchenbegriff (Aug. VII.) ift mit der biblifchen Lehre vom Reiche vereinbar; Diefer aber wird auch in der That ebensowenig von derfelben beeintrachtigt, wie das sola fide. Bir bemerten ichlieglich dag unfere Auffaffung mit den Unfichten von Bengel, Graber, Riemann (Lehre vom taufendjährigen Reich) Rury (beilige Geschichte) Deligsch (hobes Lied) Rling u. A. im Befentlichen zusammenftimmt.

5. Die Loslaffung Satans und der lette Bersuch deffelben gegen Gottes Reich; das Gericht über Satan, c. 20, 7—10.

Nach Bollenbung der 1000 Jahre wird Satan aus seinem Gefängnisse losgelassen werden (v. 7). Und er wird ausgehen zu versühren die Bölker von den vier Enden der Erde, den Gog und Magog zu sammeln in den Krieg und ihre Zahl wird sein, wie Sand am Meere (v. 8). Und sie stürzen auf die Breite der Erde und unzingeln das Heerlager der Heiligen, die geliebte Stadt. Und es fällt Feuer vom Himmel sie zu verzehren (v. 9). Und der Teussel, der sie versührt, wird geworfen in den See des Feuers und Schwesels, wo auch das Thier und der salssche Prophet sind, und sie werden gequält werden Tag und Nacht von Ewizseit zu Ewigsteit (v. 10).

Das taufendjährige Reich ift noch nicht das Ende. Diefes

fann nicht früher eintreten, als bis offenbar worden ift, ob die Menschheit in freiwilligem Gehorsam fich von der mahrend der Reichszeit maltenden Gnade Gottes hat bestimmen laffen, oder nicht. Darum muß der Berfucher wieder losgelaffen werden. Die Macht der Gunde ift mabrend der taufend Jahre gwar gurudgedrangt, aber nicht unterdruckt. Es bedarf nur eines Impulfes, um den innern Biderspruch gegen Gott wieder zu Tage zu fordern. Durch Satans Berführung wird die Gunde auf's Neue eine die Bolfer bestimmende Macht. Die Strafbarfeit Diefes legten Berfuchs mider den Berrn ift von Seiten der Berführten allerdings um fo größer, als fie unter dem Einfluß der Baoidela Chrifti und feiner Beiligen geftanden haben; nicht aber darf deshalb der Abfall Gog's und Magog's im Berhaltniß zum Untichrift etwa als bobere Boteng der Bosbeit angesehen merden. Bielmehr zeigt die gange Befchreibung diefes Bolferfturms Deutlich, daß wir bier, wie Baumgarten richtig fagt, nur "die Gpreu der gesammten Bolferernte" vor uns baben, die fich mabrend der Reichszeit nicht bekehrt bat und nun auch fogleich dem Gerichte verfällt. Dadurch, daß die Bolfer als fommend von den vier Enden der Erde bezeichnet werden, - ift angedeutet, daß fie auch außerlich der Gemeinde in der geliebten Stadt (Gerufalem) am fernften gefanden. Mit Anschluß an Grech. 38 und 39 werden fie Gog und Magog genannt (vergl. über Gog und Magog den Artifel von Aus berlen in Bergogs Realencyclopadie; Bd. V. G. 224 und den Artifel Exechiel von Baumgarten ebendafelbit Bd. IV. G. 308). Die biftorifirende Deutung des Gog und Magog auf die Turfen ift ebenfo unhaltbar, - als die Meinung, daß Gog und Magog das fleine born Daniels fei, welches fonft in der Apocalppfe nicht vorfomme. (Das fleine born ift das Thier aus dem Abgrunde; gegen Beng= ffenberg). Der Name Magog begegnet uns zuerft in der Bolfer= tafel Gen. 10, 2 unter den Göhnen Japhets. Spater begeichnet er Bolfer nordlich vom Raufasus, welche die Griechen Gepthen nannten. Ezechiel weiffagt einen Bug des Gog und Magog gegen das bereits in fein Land wiederhergeftellte Ifrael. Reid und Sabgier veranlagt Diefen Bolferfturm; durch Tener vom Simmel aber wird er vernichtet. Eigenthumlich ift bei Diefer Beiffagung, daß ber Bug von Bolfern unternommen wird, die raumlich jenfeits Des eigentlichen Schauplages der Geschichte wohnen und daß er erft nach Ginfegung Fraels in fein Land in Ausficht geftellt ift. Bas der alttestamentliche Prophet von nationalem Gesichtspunfte aus an= fab, wird durch die neutestamentliche Beiffagung erft in das rechte Licht geftellt. Darum wird bier das zahllofe Beer der Reinde des

Reiches Gottes Gog und Magog genannt, um an jene Weissaugung wieder anzuknüpsen. Darauf weist auch der Gebrauch des Artisels: els rdv nödemov hin. "Sie steigen herauf" heißt es, weil Jerusalem das Heerslager der Heiligen und der Mittelpunkt des tausendjährigen Reiches ist Ezech. 38, 11. Sacharja 2, 4. Micha 5, 9. 10. Diese letzte wahns wißige Empörung endigt damit, daß Feuer vom Himmel fällt und die Widersacher verzehrt. Nun ist Gottes Geduld zu Ende; die Stunde des Gerichts ist gesommen und dieses beginnt mit Satan, der zur ewigen Verdammniß in den Feuersee gestürzt wird. Nun ist auch das prophetische Wort des Herrn Joh. 12, 31. vollsommen erfüllt.

6. Die allgemeine Auferstehung und das Endgericht c. 20, 11—15 und 7. das neue Jerusalem auf der neuen Erde c. 21, 1—8.

Much diefe beiden Bifionen gehören zusammen und ergangen einander. Go wie bei der Parufie des Berrn dem Gerichte über den Untidrift und der Bindung Satans, die erfte Auferstehung und die Aufrichtung des Reichs, als positives Resultat folgte, - fo folgt auf das Bericht über Satan die allgemeine Auferstehung, das Endgericht - und ichließlich die Renfchöpfung der Belt. Die Apoca-Inpfe unterscheidet alfo nicht blos zwischen erfter und zweiter Auferftehung, fondern auch zwischen der Parufie - und dem Gigen des Berrn auf dem Throne der Berrlichkeit zum Endgericht c. 20, 11, wie das ja auch fcon Matth. 24, 29 u. 25, 31 angedeutet ift. - 2Bas weiter Die Berwandlung der Lebenden anlangt, von der Baulus 1. Kor. 15. und 1. Teff. 4. ichreibt, fo fonnen wir diefelbe erft bei der allgemeinen Auferstehung annehmen, obgleich ber Apostel fur den Breck feiner gelegentlichen Belehrung meder eine zweifache Auferstehung noch eine zweifache Parufie unterscheidet. Jedenfalls mußte, wenn man mit der erften Auferstehung eine Bermandlung verbunden denft, bei der allgemeinen Auferstehung eine nochmalige Bermandlung Lebender eintreten - und zwar nach der Hofmannschen Theorie fur den Theil der außergemeindlichen Menschheit, der nicht zu Gog und Magog abgefallen ift, nach der Auberlenschen aber für die untere Gemeinde überhaupt, obgleich beide Theologen hieruber nichts fagen. - Die Unnahme aber endlich daß alle Menschen zu Gog und Magog abfallen, fomit alle vom Feuer verzehrt werden, fo daß am Ende des Millennii nur die verflarte Gemeinde übrig bleibt, - ift doch eine gar zu fonderbare, weil in diefem Ralle die Ginwirfung der verflarten Gemeinde als eine gang erfolglose gedacht werden mußte (gegen Cbrard).

a) c. 20, 11—15. Johannes sieht einen großen weißen Thron und ben auf demselben Sigenden, vor bessen Angesicht Erde

und Himmel entweichen, daß ihre Stätte nicht gefunden wird (v. 11). Und er sieht die Todten groß und klein vor dem Thron stehen und es werden Bücher geöffnet und das Buch des Lebens wird geöffnet und aus dem, was in den Büchern geschrieben war, werden sie gerichtet, nach ihren Werken (v. 12). Und das Meer giebt die Todten in ihm zurück und auch der Tod und der Hades geben ihre Todten und jeder wird gerichtet nach seinen Werken (v. 13). Und der Tod und der Hades werden geworsen in den Feuersee, welcher ist der zweite Tod (v. 14). Und wer nicht geschrieben gesunden wird in dem Buche des Lebens, wird in den Feuersee geworsen (v. 15),

Die mit c. 20, 7 - 10 durch eine Wortweiffagung unterbrochene Bifion fest fich fort. Daß der auf bem Thron Sigende Chriftus ift, ift aus Joh. 5, 22. Matth. 25, 31 flar (Bengel, Sofm., Ebrard und die Meiften, gegen de Bette und Dufterdied, die bier den Bater annehmen). Das Entweichen der alten Erde und des alten Simmels weift darauf hin, daß nun eine neue Schöpfung an die Stelle der alten tritt. Bor biefem Throne muffen alle Auferstandenen offenbar werden (Rom. 14, 10). Bie weit die Theilhaber der erften Unferstehung bier als mitrichtend zu benfen find, darüber läßt fich nach den wenigen Andeutungen, welche die Schrift darüber giebt, nichts Abichließendes bestimmen. Dag unfre Bifion nur die Auferftehung der Gottlofen darftelle, ift reiner Migverftand (gegen Beng= ftenberg). Es erfteben vielmehr alle Todte, die der erften Auferftehung nicht theilhaft geworden find; auch bei der zweiten find folche, Die im Buch des Lebens ftehn. Allerdings wird v. 11-15 derer, welche felig werden, nicht ausdrudlich ermahnt [ Die Darftellung ift bier eine andre, ale Joh. 5, 24-29 (Sofm.)], aber das gefchiebt ja in der nachften Biffon, die von diefer nicht zu trennen ift. Dag das Bericht zura ra goya, dem sittlichen Berhalten, den Früchten des Glaubens gemäß geschieht, lehrt die gange Schrift. Dag das Meer, ber Tod und ber Sades ihre Todten wiedergeben muffen, veranschaulicht nur die Allgemeinheit der Auferstehung. Das Meer ift eigentlich zu verfteben (Bengel, Sofm., de Bette, Dufterdicch), nicht allegorifch vom Bolfermeer (gegen Bengstenberg und Cbrard). Gararos und adns werden wie c. 6, 8 ale Behaltniffe der Todien aufgefaßt, find aber nicht personificirt, etwa ale Damonen ju benfen (gegen de Bette und Dufterdied); auch fteht nicht bas Abstractum pro concreto (gegen Ebrard). Benn Diefe Behaltniffe felbft fammt

denen, welche nicht im Buche des Lebens stehen, in den Feuersee geworsen werden, so ist damit nur ausgedrückt, daß der bisherige Todeszustand aufgehört hat. Das ungöttliche Wesen verliert seine Stätte; die Unseligen aber sinden sich wieder in der ewigen Berdammniß und absoluten Geschiedenheit von Gott (Hosmann). Das
ist der Wurm der nicht stirbt und das Feuer, das nicht verlischt.
Der letzte Feind aber, der überwunden wird, ist der Tod (1. Kor.
15, 26).

b) c. 21, 1—8. Johannes sieht einen neuen Himmel und eine neue Erbe. Der erste Himmel und die erste Erbe sind vergangen und das Meer ist nicht mehr (v. 1). Und er sieht die heilige Stadt, das neue Jerusalem herabsteigen aus dem Himmel von Gott, bereitet wie eine geschmückte Braut ihrem Manne (v. 2). Und er hört eine starke Stimme aus dem Thron sprechen: siehe eine Hütte Gottes bei den Menschen und er wird wohnen bei ihnen und sie werden sein Bolk sein und er selbst, Gott mit ihnen, wird ihr Gott sein (v. 3). Und er wird abwischen sede Thräne aus ihren Augen und der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid, noch Geschrei, noch Mühe wird mehr sein, denn das Erste ist vergangen (v. 4). Und der Thronende sagt: siehe ich mache Alles neu (v. 5°).

Mit diesem furgen Gefichte find wir an das Ende der Bege Gottes gefommen. Bas c. 20, 11 negativ ausgedruckt mar, wird jest positiv dargestellt. Simmel und Erde find neu. Schon Die altteftamentliche Beiffagung, obgleich fie nur bis jum Reich der taufend Jahre reicht, deutet in vereinzelten Sinweisungen Diese Reuicopfung an (vergl. Jef. 65, 17. u. 66, 22. 25, 8.). Mit diefer foliegt die Beilsgeschichte, wie alle Geschichte. Jenseits bes letten Berichts liegt für die Unseligen der zweite Tod (c. 20, 15) für die Seligen Das neue Jerufalem. Daß in der neuen Belt fein Meer ift, hat zu den verschiedensten Bermuthungen Beranlaffung gegeben. Es läßt fich aber barüber nichts Bestimmtes fagen. Rach Dufterdiecks Meinung ift zu Salaova ein πρώτη zu suppliren, so daß über das Richtvorhandensein des Meeres in der neuen Belt eigentlich gar nichts gefagt mare. Dem widerfpricht aber der Text. Auf die neue Erbe fommt vom Simmel berab das neue Jerufalem, Die geschmudte Braut des Berrn. Gelbftverftandlich ift Diefe Braut Diefelbe, Die fcon im Rrengreiche und im Millennio vorhanden mar. Sier aber erscheint fie in ihrer letten Bollendung. Ift bas Millennium die Beit des Sochzeitmables, fo ift die Braut jest beimgeholt. Das neue Jerus falem "die pneumatische Leiblichfeit der neuen Gemeinde" (Delitich) ift die Butte Gottes bei den Menschen, Gott mit ihnen (Immanuel) mobnt bei feinem Bolfe. Die ounen erinnert an die Stiftshutte und den Tempel. Bas durch diese vorgebildet mar, ift jest vollfommen erfüllt und das Paradies miederhergestellt (Rury Bib. u. Aft. C. 513). Das Erlösungswerf ift auch vollendet und das mit ber Menschwerdung beginnende Bohnen Gottes bei den Menschen (Sob. 1, 14) hat auch fein Biel erreicht. Damit hat aller Buftand bes Leidens aufgehört, alle Thranen find abgewischt (Apoc. 7, 16. 17. Bef. 25, 8), weil alles Erfte vergangen ift. Das Gange aber ichließt ab mit dem Borte des Thronenden : ich mache Alles neu. Diefe Erneuerung greift meiter als Die 2 Ror. 5, 17; aber lettere ift der Grund derfelben (Bengel). In jenes eine Bort, welche ben foniglichen Schluß der Beiffagung bildet, ift Alles zusammengefaßt. -In ahnlicher Beise wie c. 19, 9 u. 10 folgt aber noch ein Bus fat v. 5b - 8.

Und es spricht Einer zu Johannes: schreibe; benn diese Worte sind treu und wahrhaftig (v. 5. 6). Der Herr sprach: es ist geschehn, ich bin das A und D, der Ansang und das Ende. Ich gebe dem Durstenden aus dem Duell des Lebenswassers umsonst (v. 6). Wer überwindet, wird dieses erben und ich werde sein Gott und er wird mein Sohn sein (v. 7). Den Feigen aber und Ungläubigen, denen, die Greuel treiben und den Mördern und Huster und Zauberern und Götzendienern und allen Lügnern wird ihr Theil sein in dem See, der in Feuer und Schwesel breunt, welcher ist der zweite Tod (v. 8).

Beder bei Neyer — noch bei einer ist das Subject genannt. Der erste Redende ist wohl der vermittelnde Engel, da seine Borte wörtlich mit c. 19, 9 übereinstimmen. Der zweite aber ist der Herr. Der Bechsel der Personen, ist auch durch den Wechsel der Tempora ausgedrückt. Der Herr, der sich zum Schluß wieder Ansang und-Ende nennt (vergl. c. 1. 8) sagt, daß jest Alles geschehen sei, was geschehen sollte (c. 1, 19 u. c. 16, 17). Hieran snüpft sich eine köstliche Berheißung, welche zugleich die Bedingungen für die Theilnahme an der Herrlichseit ausspricht. Wer durstet nach dem Heil, dem giebt es der Herr aus freier Gnade — umsonst (Apoc. 7, 17. Joh. 4, 24. 7, 37. Jes. 55, 1), und wer das Böse

überwindet, der ererbet die Herrlichkeit. Der Durft macht fähig, das Ueberwinden würdig (Bengel). Der Berheißung gegenüber steht die Drohung. Diese trifft zunächst die Feigen und Ungläubigen, d. h. die, welche weder Araft, noch Billen zum Glauben haben. Dann folgen die übrigen Erscheinungsformen der Gottlosigseit, welche der zweite Tod trifft. — Mit c. 21, 8 ist nun die Bisionenreihe, welche c. 19, 11 begann, vollkommen abgeschlossen. Es folgt aber als Zusap noch das Schlußgesicht vom neuen Jerusalem c. 21, 9 — c. 22, 5.

Dag mit der Biffon c. 21, 1-8 das Ende der Bege Gottes dargeftellt fei, erfennen alle altern und neuern Ausleger an. Es fragt fich nur, wie fich das langere Beficht hier zu jenem fürzeren verhalte. Die Mehrzahl der Ausleger fieht es als eine weiter Explication des vorigen an. Dagegen hat hofmann neuerdings (Schftb. 11. 2 C. 726 ff.) die Ansicht aufgestellt, die Stadt, welche 30= hannes hier ichaue, fei die geliebte Stadt mahrend des taufendjah= rigen Reichs, die c. 20, 9 nur deshalb eine παρεμβολή genannt werde, weil das Millennium noch ein Zwischenzustand fei. Comit fei das Jerufalem des taufendjährigen Reichs das Einzige, mas aus der alten Welt in die neue übergebe. Rach der hofmanufchen Unficht vom Millennio, wo die verklarte Gemeinde im verklarten Ranaan neben der noch unverflarten Menscheit lebt, - lagt fich das allerdings annehmen. Für Jeden aber, der mahrend des Friedensreiches auch fur die Gemeinde noch irdische Buftande vorausset und Die prophetischen Aussprüche Jef. 25. 65 u. a. eigentlich und nicht bild= lich deutet, (wie Sofmann Schftb. II. 2 G. 576) erscheint diese Unnahme bedenflich. Sofmann macht fur feine Annahme folgende Grundengeltend : 1) daß ein Bornichalen-Engel dem Johannes das neue Jerufalem zeige. Dadurch werde Johannes erinnert, daß das neue Berufalem, bas er foeben in der neuen Schopfung gefeben, fcon feit der Ausgießung der letten Bornichale vorhanden gewesen fei. Wenn Florfe dagegen einwendet, c. 21, 9 liege doch hinter dem jungften Gericht, fo erwidert Hofmann, es werde Johannes bier in abnlicher Beife wie c. 7, 1 wieder gurudverfest. Das mare allerdings möglich und der Florfesche Einwand hat demnach an fich fein Bewicht. Wir aber meinen, daß aus dem Auftreten des Bornschalenengels überhaupt gar nicht nothwendig das folgt, mas Bof= mann daraus Schließt. Denn mit der Ausgiegung der legten Bornfchale - von der es c. 16, 17 nur beißt : es ift geschehen, erfolgt Alles, mas Johannes fpater von c. 19, 11 - c. 21, 8 gefchaut bat und darum beigt's auch c. 21, 6 abermals : es ift gefchehn. 2) Den wichtigften Grund fur die Annahme, daß wir hier das neue Jerus

falem des Friedensreiches vor uns haben, findet hofmann in der Beschaffenheit der Stadt, die Johannes hier schaut. Diese fei im Gangen und Gingelnen der Urt, daß fie mohl fur die Beit des Dils lennii, nicht aber fur die Emigfeit paffe; benn mit der Reufchöpfung der Belt mußten viele Buge des Bildes (befonders 21, 24-27 und 22, 2) gang megfallen; - bann fei die Gemeinde ichon gur abgeschloffenen Menschheit Gottes geworden und alle in jenen Bugen vorausgesetten Unterschiede seien meggefallen. Bas bas Lettere und namentlich die Stelle c. 21, 24-27 anlangt, fo geben wir gu, daß man, ohne exegetische Runftelei, nicht alle Bebenten megschaffen fann, welche bei ber gewöhnlichen Auffaffung des Gangen entsteben. Umgefehrt aber will das Gefammtbild auf die Buftande der Gemeinde im taufendjährigen Reiche ebensowenig paffen. - Unfere unmaggebliche Unficht gestaltet fich demnach fo : die Buftande der emigen Geligfeit find überhaupt nach 1. Ror. 2, 9 über alle menschliche Begriffe und Darftellung erhaben. Da aber Johannes c. 17, 1 die moorn in ihrer Bracht geschaut bat, fo foll er auch ein Bild ber Gottesftadt befommen und hier wie dort wird ihm das durch einen Bornschalen-Engel vermittelt. In wie weit Diese Bilder irdifder Berrlichfeit eigentlich ju verstehen seien, vermag Niemand ju sagen, das aber ift ju beachten, daß die Beschreibung des vom Simmel fommenden neuen Berufalem, der Sutte Gottes bei den Menfchen, der Urt ift, daß Die lette Bollendung oder das Gewordenfein - an das Werden, d. b. an frubere Entwickelungsphafen erinnert. Go erinnern die Namen der 12 Apostel auf den Grunden der Stadt - nicht etwa blos an die Zeit des Reichs, fondern auch an die Zeit der Rirche (Ephef. 2). Das avw Ingovoulinu (Gal. 426), ift ja alle Zeit vorhanden - und feine lette Erfcheinung auf der neuen Erde fieht im realen Bufammenhange mit den frubern Entwickelungsphafen. Das fcon früher vorhanden Gemesene und von Gott Gemirfte findet fich bier in der Berflärung, ift gleichsam mit der letten Berrlichfeit überfleidet (Bengel). Daber fliegen in einzelnen Bugen allerdings Die Buftande ber geliebten Stadt mit benen der letten Berrlichfeit gufammen. Die Beschreibung erinnert ja ausdrucklich an die Beiffagung des Ezechiel c. 40 - 48. Auch Diefe reicht im Wefentlichen gewiß nur bis jum Friedensreiche; weil aber die alttestamentliche Prophetie noch nicht zwischen diesem und der letten Bollendung genau unterscheidet, fo greift Einzelnes auch noch meiter. Gin mes fentlicher Unterschied aber tritt darin bervor, daß bei Ezechiel der Tempel die Sauptfache ift, mahrend hier die Stadt feinen Tempel bat. Somit stimmen wir der von der Mehrgahl der Ausleger vertretenen Unficht bei, daß wir hier eine weitere Explication der furgern Bifion c. 21, 1 — 5 vor uns haben.

Ein Zornschalen schagel will bem Johannes die Braut, das Weib des Lammes zeigen und führt ihn im Geist auf einen großen und hohen Verg und zeigt ihm die heilige Stadt Jerusalem, welche vom Himmel herabkommt von Gott. Und sie hat die Herrlichkeit Gottes und ihr Leuchter ist gleich einem kostbaren Edelstein, wie einem krystallhellen Jaspis (Diamant) (v. 9—11).

Im Gegensatzur noon sieht nun Johannes die Braut des Lammes nach geschehener Vermählung und heimholung. Der hohe Berg ist der Standort der Vision (de Bette, Düsterdieck u. A.); nicht aber liegt die Stadt auf demselben (gegen Bengel, hengstenb.). Die allgemeine Wesensbestimmung dieser Stadt ist, daß Gottes herrslichkeit sie durchleuchtet, da Gott in ihr gegenwärtig ist. Oworne, ist Apposition zu Siza, welche die Lichtquelle ist (so die Meisten).

Weiter heißt's in der Beschreibung: sie hat große und hohe Manern und 12 Thore und auf den Thoren 12 Engel — und auf die Thore sind geschrieben die Namen der 12 Stämme Ifrael und auf jeder Seite nach den 4 Weltgegenden sind 3 Thore. Die Maner hat 12 Grundsteine und auf denselben sind die Namen der 12 Apostel des Lammes (v. 12—14).

Aus der Beschreibung ergiebt sich, daß die Gestalt der Stadt eine regelmäßige ist. Die Zwölfzahl tritt entschieden hervor und ist als Product von 4 × 3 aufzusassen. Da 4 die Zahl der Belt und 3 die Zahl Gottes ist, so erscheint 12 als die Zahl der von der Herlichkeit Gottes durchdrungenen Welt. Die Engel dienen nicht zum Schuh, da seine Feinde mehr zu fürchten sind, sondern zur Zier und Herlichkeit. Aus den Namen der 12 Stämme und der Apostel solgt noch nicht, daß wir hier das Jerusalem des Millennii vor uns haben, vielmehr soll auch in der ewigen Herrlichkeit der alte und neue Bund verklätt erscheinen. Die Apostel bleiben immer der Grundstein (Eph. 2, 20. Matth. 16, 18), und zwar die Zwölfe, so daß seine neue Apostel mehr nöthigssind. Ob Paulus oder Mathias hier als der Zwölste zu zählen sei, — darüber giebt es verschiedene Aussichten; mir zählen den Ersteren (so auch Hengstenberg, Brandt u. A.)

Der Engel hat ein golbenes Megrohr, bamit er die Stadt und ihre Thore und Mauern messe. Die Stadt ist viereckig und ihre Länge ist gleich ihrer Breite. Und er maß die Stadt zu 12,000 Stadien; Länge, Breite und Höhe sind gleich. Und die Mauern maß er zu 144 Ellen. Das Maaß ist Menschen-Maaß, welches das Maaß des Engels ist (v. 15—17).

Die Maagverhältnisse hier sind nicht ohne Schwierigkeit. Die 12,000 Stadien scheinen am einsachsten dan Gesammtumfang auszusmachen, so daß jedes Thor vom andern 1000 Stadien entsernt ist (Bitringa, Ewald, de Bette). Undre verstehen es so, daß jede der 4 Seiten 12,000 Stadien beträgt (Bengel, Hengstenberg); oder daß mit den 12,000 Stadien die Größe des Maaßes, nicht der Stadt gemeint sei (Düsterdieck u. A.). Was die Höhe anlangt, die der Breite und Länge gleich ist, so scheinen, da die Mauern zu 144 Ellen angegeben werden, die Häuser gemeint zu sein. Oder vielleicht beziechnen die 144 Ellen die Dicke der Mauer (Brandt u. A.), oder es soll v. 16 nur sagen, daß die Höhe der Mauer überall gleich gezwesen sein sei — wie die Länge und Breite gleich ist (de Wette).

In v. 18—23 geht die Beschreibung näher auf die Beschaffenheit der Stadt ein. Der Baustoff (¿vdiundis, das Hineingebaute) der Mauer ist Diamant und die Stadt ist von reinem Golde, ähnlich reinem Glase (d. h. durchsichtig). Die Grundsteine sind gesschmückt mit köstlichen Edelsteinen, die einzeln genannt werden (v. 18—20). Die zwölf Thore sind 12 Perlen und jedes Thor bessteht aus einer Perle, die Straßen sind reines Gold, wie durchssichtiges Glas (v. 21.) Sinen Tempel sah Johannes nicht, denn der Herr, Gott der Allmächtige ist ihr Tempel und das Lamm (v. 22). Die Stadt bedarf weder der Sonne, noch des Mondes, daß sie ihr scheinen, denn die Herrlichkeit Gottes hat sie erleuchtet und ihre Leuchte ist das Lamm (v. 23).

Man hat die 12 Steine hier in Berbindung gebracht mit den 12 Steinen auf dem Brustschilde des Hohenpriesters und den Namen der 12 Apostel und allerlei willkürliche Combinationen gemacht. Das mit ist aber nichts gewonnen (gegen Bengel, Züllig, Ebrard). Die Beschreibung läßt sich nicht deuten. Das Ganze macht den Einzdruck einer Herrlichseit, die über alle Beschreibung ist. Bon Einzzelnen aber läßt sich gar nicht sagen — wie weit es eigentlich, oder uneigentlich zu nehmen ist. Characteristisch ist das Fehlen des Tempels, der Bermittelungsstätte der Gegenwart Gottes. Einen solchen bedarf es nicht mehr — die ganze Stadt ist ein Allerheiligstes — da Gott selbst gegenwärtig ist. Dieser Umstand spricht, unserer

Meinung nach, am ftarfften gegen die Annahme, daß die geliebte Stadt der Reichszeit gemeint fei, mahrend allerdings die folgenden v. v. am meiften fur diefelbe zu fprechen scheinen.

Weiter heißt es: Und die Völker werden wandeln in ihrem Lichte und die Könige der Erde werden ihre Herrlichkeit in dieselbe bringen (v. 24). Die Thore werden des Tags geschlossen und Nacht wird dort nicht mehr sein (v. 25). Und sie werden bringen die Herrlichkeit und Ehre der Völker in dieselbe (v. 26). Und es soll nicht eingehn in dieselbe irgend ein Gemeines und was Greuel und Lüge thut, sondern nur die Geschriebenen im Buche des Lammes (v. 27).

Daß hier zwischen den Bewohnern der Stadt und den außershalb Wohnenden unterschied en wird, läßt sich nicht läugnen. Man kann diesen Unterschied weder abstreiten und die Edry und Basiless zu Bewohnern der Stadt machen (gegen Hengstenberg) noch annehmen — daß in der seligen Ewigseit fromme Heiden noch unterschieden werden (gegen Chrard). Daß die Beschreibung an alttestamentsliche Weisfagungen erinnert (Jes. 60 und 66) bemerkt Düsterdieck mit Necht; damit ist aber die Schwierigkeit nicht gelöst. Es scheint also unsre Stelle am meisten für Hosmann's Ansicht zu sprechen. Wir verweisen auf das im Eingange Gesagte. Die Zustände des Werdens und Gewordenseins sließen in der Beschreibung zusammen. Mles, was die Erde Werthvolles hervorgebracht hat, erscheint hier verslärt (Brandt), während Alles Gemeine ausgeschlossen ist.

Die Beschreibung setzt sich c. 22, 1—5 unmittelbar sort. Der Engel zeigt dem Seher den Lebenswasserstrom, glänzend wie Erzstall, der vom Throne Gottes und des Lammes ausgeht. Inmitten der Straße, diesseits und jenseits des Stromes steht Holz des Lebens, das jeden Monat Frucht bringt und die Blätter dienen zur Heilung der Bölker (v. 1 u. 2).

Der frystallhelle Strom und das Holz des Lebens weisen auf das wiedergebrachte Paradies. Die Heilung der Bölfer hier ist eben so zu verstehen, wie c. 21, 4 das Abtrocknen der Thränen (woraus auch nicht gefolgert werden durste, daß dort noch geweint werde). Sie empfangen die ewige Heilung von den Schäden, an welchen sie hier gelitten.

Mit v. 3 geht die Bisson in directe Weissagung über. In ber Stadt wird kein Berbannter mehr sein. Gottes und bes Lam-

mes Thron wird in ihr sein und seine Kuechte werden ihm dienen und sein Angesicht schauen; sein Name wird auf ihren Stirnen sein (v. 3 n. 4). Die Nacht wird nicht mehr sein, noch ein Bedürsniß des Lichts oder einer Leuchte, benn Gott erleuchtet sie und sie herrschen als Könige in Ewigkeit (v. 5).

Die Seligen erscheinen als Priefter und Könige — fie stehen por Gott und haben Theil an seiner herrschaft. Die einzelnen Züge

laffen sich nicht ausdeuten. als die der Becepta unsdeuten bei die der Becepta

fine Can Cpilog oder Schlug des Buchs c. 22, 6-21.

Der Schluft ober die Ausleitung, welche der Ginleitung c. 1 entspricht, hebt bie Bedeutung unferer Weiffagung auf's entschiedenfte hervor. Zunächst folgt in ähnlicher Weise, wie nach c. 21, 5 u. c. 19, 8 ein furzer Machtrag: ber Engel hebt wieder hervor, daß die Worte treu und wahrhaftig find — und daß Gott feinen Engel gesandt zu zeigen seinen Anechten, was in ber Kürze geschehen foll (v. 6). Und ber Berr spricht : Ciehe ich tomme bald, felig ift, ber bie Worte ber Weiffagung bewahrt (v. 7). Siemit werden die Lefer an c. 1, 1 und c. 1, 3 erinnert. Darauf folgt eine Zwischenscene v. 8 u. 9 - ähnlich wie c. 19, 9 und 10; die Anbetung des Johannes wird vom Engel abgewiesen und er erhalt v. 10 Befehl die Beiffagung nicht zu verfiegeln, weil die Zeit nah fei (1, 3.). Daran schließen fich die Worte: Der Ungerechte thue auch ferner Unrecht, der Unreine verunreinige fich auch ferner, ber Gerechte thue ferner Gerechtigkeit und ber Beilige heilige sich auch ferner (v. 11).

Obgleich die Zeit nah ist, so ist doch deshalb das Ende noch nicht da. Darum, wer die Worte der Weissagung hört und nicht Buse thut, der mag auf eigne Gefahr fortsahren im Bösen, wäherend die Gerechten fortsahren sollen in der Heiligung. Die Worte sind nicht ironisch gemeint, sondern sie sprechen nur aus, daß die Gottlosen ihrem Gerichte nicht entgehen werden.

Mit v. 12 geht die Rede über in eine Rede Christi. Ob übrigens Christus direct oder durch den Engel redet, macht keinen Unterschied. Denn nicht um eine Christophanie handelt sich's hier, sondern um eine Bisson. Der Herr verheißt sein baldiges Kommen und seinen Knechten Lohn nach ihrem Verhalten und bezeichnet sich

als Anfang und Ende (v. 12 u. 13). Die welche ihre Kleider gewaschen haben, werden selig gepriesen, weil sie Macht haben über das Holz des Lebens und in die Thore der Stadt eingehen (v. 14). Draußen aber bleiben die Hunde und Gottlosen aller Art (v. 15). Jesus hat seinen Engel gesandt, um den Gemeinden dies zu bezeuzen. Er nennet sich die Wurzel und das Geschlecht David und den hellen Morgenstern (v. 16).

Die Leseart πλόνοντες τάς στολάς (Lachm., Tisch.) paßt besser zu dem Gegensah, als die der Recepta: ποιούντες τάς εντολάς. Das Tva bezeichnet den Zweck des Baschens. Der helle Morgenstern weist auf c. 2, 28, cf. Jes. 14. 12.

V. 17 enthält die Antwort auf die Rede des Herrn. Der Geist und die Braut sprechen komm — und wer es hört, spreche komm und wen da dürstet der komme und wer da will, nehme Wasser des Lebens umsonst.

Der Geist ist Gottes Geist, welcher die vougn beten lehrt. Alle Heilsbedürftigen werden eingeladen zu kommen und zu nehmen. Bis ans Ende gilt das Swosav — oder die freie Gnade welche ersichienen ist. Nur wo auf Grund der erschienenen Gnade (Tit. 2, 11 – 13) auf das Kommen des Herrn gewartet und um dieses gebetet wird, ist die Christenhoffnung eine gesunde.

In Bezug auf v. 18—19 sind die Ausleger wieder getheilter Meinung darüber, wer hier rede, ob Christus, oder der Engel, oder Johannes. Es macht an sich gar keinen Unterschied; aber aus dem 6 magrogow in v. 20 schließen wir, daß auch v. 18 u. 19 Christus rede. Dem, welcher zu den Worten der Weissaung etwas zusett, wird gedroht mit den im Buche beschriebenen Plagen, — und wer etwas abnimmt, dessen Theil soll genommen werden aus dem Buch des Lebens und der heiligen Stadt (v. 18 u. 19). Der Bezeugende spricht: ja ich konnne bald. Amen, komm Herr Jesu (v. 20) — betet die Gemeinde und das Ganze schließt mit kurzer Anwünsschung der Gnade (v. 21).

V. 18—26 enthalten ernste Worte — und bedrohen jede abfichtliche Entstellung der Weissagung. Man hat sie häufig zu stark gefunden. Sie wären's aber nur, wenn die Apocalypse ein unächtes Buch wäre.

Das excov xbois Inoov — ift das rechte Gebet der Gemeinde, deren inneres Leben sich darin offenbart.

men, Umen, eift fein balbiges Rommen,

Romm, bu schöne Freubenfrone, bleib' nicht lange, Deiner wart ich mit Berlangen.