

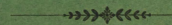
## Die Glaubwürdigkeit der Ueberlieferung über Iesus,

Eine Antwort auf die Frage

"Hat Jesus gelebt?"

non

Mag. theol. Johannes Fren, Dorpat.



Reval, 1911. Franz Kluges Berlag.

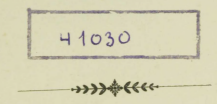
# Die Glaubwürdigkeit der Ueberlieferung über Iesus.

Eine Antwort auf die Frage

## "Hat Jesus gelebt?"

non

Mag. theol. Johannes Fren, Dorpat.



Reval, 1911. Franz Kluges Berlag.

#### Vorwort.

ie vorliegende Schrift ist aus Vorträgen entstanden, die ich fürzlich über die Frage "Sat Jesus gelebt?" gehalten Die Beranlassung zu diesen Borträgen hatte das fog. "Berliner Religionsgespräch" gegeben und insbesondere das Erscheinen der Broschüre, welche die bei dieser Gelegenheit gehaltenen Reden enthielt (Berliner Religionsgespräch "Sat Jesus gelebt?" Reden über "Die Chriftusmythe" 2c. Berlin und Leipzig 1910, Berlag des Deutschen Monistenbundes) und die auch bei uns viel gekauft und gelesen worden ift. Im Mittelpunkt des Interesses stand und steht mir aber nicht das eigentliche Thema jenes Gesprächs, die von Drews aufgestellte Mnthenhypothese. Dazu ist sie viel zu unbedeutend und ungenügend begründet. Sie hatte auch kaum mehr Beachtung als ihre Vorgängerinnen gefunden, wenn sie nicht mit so viel Aplomb propagiert worden wäre. Verhängnisvoller ist die damit gegebene Berabsekung unserer neutestamentlichen Quellenschriften. Denn schwerlich wird die Zahl derer groß fein, die sich durch Drews' Ausführungen über die Entstehung der "Christusmythe" haben überzeugen laffen, es feien denn folche, denen die Berson Jesu an sich schon aleichquiltig war. In viel weiterem Umfange aber haben seine Ausführungen dazu beigetragen, das Gefühl der Unsicherheit gegenüber den Schriften des Neuen Testaments zu erhöhen und deren Glaubwürdigkeit noch mehr zu erschüttern, als es schon durch die vorausgegangene Kritik, die an diesen Schriften geübt worden ist, geschehen ist. Demgemäß habe ich mein Thema formuliert und eben diese Frage nachdrücklich in den Vordergrund gestellt, — die Frage nach der Glaubwürdigkeit der in den neutestamentlichen Schriften er-r haltenen Ueberlieferung über das Leben Jesu. Liegt dem, was diese Ueberlieferung berichtet, eine geschichtliche Wirklichkeit zu Grunde ode nicht?

Ich weiß sehr wohl, daß diese Frage für Drews sozusagen nur eine "Borfrage" darstellt und daß sein Interesse sich nicht auf die historische Jesusfrage, sondern vor allem auf das "Christusproblem" tonzentriert. Und so hat er denn auch neuestens - wie ich (während des Druckes der vorliegenden Schrift) höre — in seinen Borträgen nicht mehr die Nichteristenz Jesu behauptet, sondern sich auf einen Standpunkt zurückgezogen, wie ihn ichon vor ihm (in Unlehnung an David Friedrich Straug) ein Ralthoff und Rautsky vertreten haben. Diese nehmen an, daß irgend ein an sich ganz bedeutungsloser Jesus, der unter den Juden Messiasansprüche erhob, den Unknüpfungspunkt für die Mythenbildung gegeben habe. Wesentlich geändert ist aber mit einer solchen Restriction nichts. Denn nicht darauf kommt es an, ob es einmal in der Geschichte einen folchen bedeutungslosen Rabbi Jesus gegeben habe, sondern ob der Jesus der Evangelien und des Chriftenglaubens eine historische Persönlichkeit ift oder nicht. Drews selbst hat den Titel seines Berliner Bortrags nach eben diefer Richtung formuliert: "Ift Jesus eine historische Persönlichkeit?" Go bleibt denn doch die Frage nach der Glaubwürdigkeit der uns erhaltenen Ueberlieferung über Jesus die erste und grundlegende, - nämlich die Frage, ob die Quellen überhaupt das Recht zur Aufstellung einer Sypothese geben, daß der Jesus der Evangelien erst dadurch entstanden sei, daß ein Mythengespinst sich, sei es nun, frei gebildet, sei es, an eine historische Gestalt geheftet habe, oder ob diese Quellen berart find, daß fie dazu nötigen, die von ihnen berichtete Geschichte als wirkliche Geschichte anzuerkennen.

Das ift aber nicht eine Frage des Glaubens — so bedeutungs= voll sie für den driftlichen Glauben ift -, sondern ein rein geschichtliches Problem, und daher ift fie auch nur mit den Mitteln der rein historisch-wissenschaftlichen Rritik zu beantworten, wenn anders die Untwort eine gesicherte sein soll. Um eben dieses Zieles willen bin ich in vorliegender Schrift über den Rahmen der ursprünglichen Borträge wesentlich hinausgegangen: vieles, was dort der Rurze der Zeit wegen nur gestreift und angedeutet werden konnte, ift hier ausführlicher behandelt worden, anderes mußte eingehender begründet werden, manches ift neu hinzugekommen. Dennoch ist der ursprüngliche Charakter un-Ungesichts deffen, daß auch diese Schrift sich verändert geblieben. an einen weiteren Leserkreis richtet, ist die allgemeinverständliche Form beibehalten und aller gelehrte Ballaft vermieden worden. Dementsprechend habe ich mich auch darauf beschränkt, nur auf die Ausführungen Drews', wie sie in der oben genannten, weit verbreiteten

Broschüre enthalten sind, nicht aber auch auf sein größeres Buch "Die Christusmythe" Bezug zu nehmen, ebenso auch eine Berücksichtigung der weiteren Literatur in dieser Frage (bis auf einige gelegentliche Hinweise) vermieden. So enthält denn meine Schrift gewiß vieles, was auch schon anderweitig hervorgehoben worden ist, daneben aber doch auch manches, was noch nicht oder nicht in dieser Weise geltend gemacht worden ist. Hoffentlich vermag darum auch sie etwas zur Klärung beizutragen.

\* \*

Im legten Augenblick, vor Abschluß des Druckes der vorliegenden Arbeit, geht mir der 2. Band des Buches von Drews über "Die Chriftusmythe" (452 G. Jena 1911) zu, in dem der Berfaffer sich "ausführlich mit seiner sogenannten wissenschaftlichen Abfertigung durch die Theologen" beschäftigt. Auf dem Titelblatt steht das bezeichnende Motto: "Wehe euch, ihr Schriftgelehrten, daß ihr den Schlüffel der Erkenntnis weggenommen habt! Ihr feid felbst nicht hineingekommen und habt gehindert, die eingehen wollten. Luk. 11, 52." Diesem Motto entspricht die ganze Haltung des Buches. Soviel ich aber in dem Buche gelesen und gesucht habe, kann ich doch an keinem Bunkte finden, daß die seitens der theologischen Wiffenschaft gegen Drews erhobenen Einwände wirklich entfräftet und widerlegt worden find oder daß auch nur seine Position besser begründet erscheint. Daher fühle ich mich auch nicht veranlaßt, den Druck und das Erscheinen meiner Arbeit zu inhibieren. Im Gegenteil, auch den neuesten Ausführungen Drews' gegenüber kann und muß ich meine Argumentation voll und ganz aufrecht erhalten.

Dorpat, im März 1911.

Frey.

### Jnhalt.

| Die    | Aufg | abe   | • 2   |         |       |     |      |      |     |   | •    |    |     |  |   |  | 1  |
|--------|------|-------|-------|---------|-------|-----|------|------|-----|---|------|----|-----|--|---|--|----|
| I.     | Die  | Pau   | lusb  | riefe   |       |     |      |      |     |   |      |    |     |  |   |  | 4  |
| II.    | Die  | Evan  | ıgeli | en .    |       |     |      |      |     |   |      |    |     |  |   |  | 9  |
| III.   | Die  | übrig | gen   | Schi    | ifter | n d | es   | Ne   | uen | T | esta | me | nts |  | ٠ |  | 30 |
| IV.    | Die  | auße  | rkan  | onis    | hen   | 5   | dyri | ften | 1.  | ٠ |      |    |     |  | ٠ |  | 37 |
| V.     | Die  | auße  | rchr  | iftlick | en    | Zei | ıgn  | iffe |     |   |      |    |     |  |   |  | 40 |
| Schluß |      |       |       |         |       |     |      |      |     |   |      |    |     |  |   |  | 51 |

### Die Aufgabe.

ohl selten hat eine theologische Diskussion so großes Aufsehen erregt und eine so machtvolle Massenprotestation ausgelöst als das sogen. "Berliner Religionsgespräch" am 31. Jan. und 1. Febr. 1910. Kein Bunder, stand doch nicht mehr und nicht minder als das "Kernproblem des Protestantismus" vor einem großen Publikum zur Diskussion. Die Frage, ob Jesus Christus, den die christliche Kirche nun seit fast 2000 Jahren als das Fundament ihres Bestandes angesehen, den sie, den eine Schar von Millionen und Abermillionen als ihren Herrn und Heisland verehrt und angebetet hat, von dem sie immer wieder, zu allen Zeiten Kräste ewigen Lebens empfangen und ersahren zu haben glaubt, — ob dieser Jesus überhaupt je gelebt habe oder ob er nicht nur eine reine Dichtungsgestalt, das Phantasieprodukt einer philosophischsmythologischen Spekulation sei.

Der Hauptredner bei jenem Berliner Religionsgespräch, der Karlsruher Philosophieprosessor Arthur Drews hat die Frage, ob Jesus gelebt hat, klipp und klar verneint, die Erzählungen unserer Evangelien von ihm für "Mythen, fromme Dichtungen und legendarische Ersindungen" erklärt, denen von einem ernsthaften Historiker Glaubwürdigkeit nicht beigemessen werden darf, und die Entstehung des Christusglaubens der Kirche hat er aus dem Prozest einer Uebertragung längst vorhandener mythologischer Vorstellungen in die Geschichte zu erklären versucht.

Weder die Fragestellung, noch die Antwort Drews', die Leugnung der historischen Existenz Jesu, ist neu. Bereits in den achtziger und neunziger Jahren des 18. Jahrhunderts haben die Franzosen Dupuis und Bolnen die Frage aufgeworfen und in verneinendem Sinne beantwortet, indem sie zugleich die Entstehung des Christentums aus uralten orientalischen Astralmythen zu erklären sich bemühten. In Deutschland sind nur einzelne Stimmen sür diese Meinung

laut geworden. Erwähnt seien die Schriften Nort's, besonders seine "Biblische Mnthologie des Alten und Neuen Testaments" (1846). Bedeutsamer war die einschneidende Rritik von David Friedrich Strauß, der zwar die geschichtliche Existenz Jesu nicht direkt leugnete, dennoch aber durch seine Auflösung der evangelischen Geschichten in Mnthen und fromme Dichtung auf weite Rreise einen starken Einfluß ausübte. Noch radikalere Rritik übte Bruno Bauer an den neutestamentlichen Schriften. Geitbem - Strauß' "Leben Jesu" erschien 1835 und Br. Bauer schrieb seine kritischen Untersuchungen zwischen 1840 und 1852 - ist mehr als ein halbes Jahrhundert vergangen, und erst in unfern Tagen ift die Frage nach der geschichtlichen Existenz Jesu aufs neue aufgeworfen und verneinend beantwortet worden. Wenn heute die Frage ein anderes Gewicht gewonnen hat als in den Tagen Bauers, so liegt das nicht an dem Gewicht der Gründe, die neuerdings beigebracht worden find, sondern daran, daß überhaupt die an den Schriften der Bibel geübte Kritif zu größerer Bedeutung gelangt und der Boden somit beffer vorbereitet ift.

"Inzwischen hat," sagt Drews 1), "die sog. kritische oder historische Theologie des letzten Menschenalters durch ihre Leugnung der Gottheit Christi den unantastbaren Nimbus dieser Gestalt zerstört, den sog. Stifter der christlichen Religion unter den rein historischen Gesichtspunkt gerückt und den übrigen hervorragenden Persönlichkeiten der Weltgeschichte zugezählt."

"Unter diesen Umständen," so meint Drews weiter urteilen zu dürfen, "hat die Frage nach seiner historischen Birklichkeit alles Paradoze, das ihr bis dahin in den Augen vieler immerhin noch anshaften mochte, eingebüßt, und es klingt durchaus nicht sonderbarer, nach der historischen Existenz Jesu zu fragen, wie nach derzenigen etwa der sieben Könige Roms, eines Bilhelm Tell und anderer ähnslicher angeblich historischer Persönlichkeiten."

Schon diese letterwähnte Parallelisierung ist bezeichnend dafür, wie leicht Drews das kritische Problem, das die Quellen der Geschichte Jesu darbieten, nimmt. Und es ist mehr als fraglich, ob die "sog. kritische Theologie" zugestehen wird, daß ihre Leugnung der Gottheit Christi eine solche Parallelisierung berechtigt erscheinen lasse.

Bon jenen sieben Rönigen Roms melden uns nur dunkle Ga-

<sup>1)</sup> Berliner Religionsgespräch, S. 16. Wenn im Folgenden die Aeußerungen von Drews u. a. kurzweg mit einer Seitenangabe zitiert werden, so ist allemal diese Broschüre über das Berliner Religionsgespräch gemeint.

gen und Mären, aber nicht ernsthaft zu nehmende historische Quellen. Und auch Wilhelm Tell taucht erst reichlich  $1^1/_2$  Jahrhunderte nach der Zeit, in der er gelebt haben soll, in der dichtenden Literatur auf.

Was wir von Jesus wissen, ruht dagegen nicht etwa nur auf alten im Bolksmunde entstandenen Gesängen und Sagen, die erst im Laufe der Jahrhunderte Aufzeichnung erfahren haben. Unsere Evangelien stellen vielmehr Geschichtswerke dar, die den Anspruch erheben, als solche gewertet zu werden, und demgemäß die Glaubwürdigkeit historischer Quellenschriften beanspruchen. Hier liegt das eigentliche Problem: kommt diesen Geschichtswerken oder richtiger der von ihnen reproduzierten Ueberlieferung Glaubwürdigkeit zu oder nicht? Bon der Entscheidung dieser Frage hängt alles ab. Drews' positive Aufstellungen, seine Bersuche, die Entstehung des "Christusmythus" zu erklären, fallen in nichts zusammen und entbehren jeder Beranlassung, solange nicht zuvor schlagend erwiesen worden ist, daß die historischen Quellen je der Glaubwürdigkeit ermangeln, ja, bewiesen worden ist, daß der Jesus, von dem die Evangelien berichten, unter keinen Umständen gelebt haben kann.

Da nun unsere Evangelien, wenn sie auch die Hauptquelle für unser Wissen von Jesus darstellen, nicht die einzigen Niederschläge der Ueberlieferung gewesen sind, sondern uns auch noch weitere Literaturdenkmale aus urchristlicher Zeit — zum Teil sogar älter als die Evangelien — erhalten sind, wir außerdem, wenn Jesus wirklich gelebt hat, ebenso in der außerkanonischen, wie auch in der außerchristlichen Literatur zum mindesten irgend welche Spuren eines Wissens um ihn erwarten dürsen, formuliert sich das der Wissenschaft gestellte Problem etwas weiter: Welche Glaubwürdigkeit kommt überhaupt der Ueberlieferung über Jesus zu? Welcher Art sind die Schriften, die uns von Jesus künden, und die Nachrichten, die uns über ihn erhalten sind?

Wir fassen im Folgenden gemäß der Zeitfolge der Entstehung zunächst die Briefe des Apostels Paulus ins Auge, um uns dann erst den Hauptquellen der Geschichte Jesu, den Evangelien zuzuwensden. Des weiteren werden sodann die übrigen neutestamentlichen, sowie die außerhalb des Neuen Testaments überlieferten Schriften der Urchristenheit und endlich die außerchristlichen Nachrichten über die evangelische Geschichte zu prüfen sein.

#### I. Die Paulusbriefe.

Die ältesten Schriftstücke aus christlicher Feder sind die Briefe des Apostels Paulus. Die historische Existenz dieses Mannes hat Drews nicht anzuzweiseln gewagt (von anderen ist sogar auch das fertig gebracht worden), wohl aber die Glaubwürdigkeit der in der Apostelgeschichte enthaltenenen Berichte über ihn, sowie die Authentie der uns unter seinem Namen überlieferten Briefe. Beides mit Unrecht.

Wenn Drews über die Apostelgeschichte urteilt: "Leider sind nur ihre historischen Angaben, trot gewisser modernster Rettungsverssuche dieses Werkes"), sehr unzuverlässig, ihre Berichte romanhaft ausgeschmückt und im Interesse einer bestimmten Partei gefärbt"),"— so greift hier jedes Wort vorbei. Bon romanhafter Ausschmückung sinden wir hier nicht mehr als in der antisen Geschichtschreibung überhaupt, nicht mehr als in den Werken eines Thukydides, Tacitus, Livius u. a. Und daß der Verfasser der Apostelgeschichte im Interesse einer bestimmten Tendenz seine Berichte gefärbt habe, ist eine seit den Tagen Baurs und der Tübinger Schule oft aufgestellte Behauptung, die aber als stichhaltig sich nicht erwiesen hat. Wir werben nachher bei Besprechung der Evangelien von diesem behaupteten Tendenzcharakter der urchristlichen Schriften noch zu reden haben.

Wie zuverlässig im großen und ganzen trot mancher Irrtimer die historischen Angaben der Apostelgeschichte sind, wird durch einen Bergleich mit den paulinischen Briesen erwiesen. Daß der Bersasser der Apostelgeschichte diese Briese nicht gekannt oder jedenfalls nicht als Quelle für seine historische Darstellung benutt hat, darüber herrscht in der Bissenschaft kaum ein Zweisel mehr. In nicht wenigen Fällen stimmen seine historischen Angaben mit denen der paulinischen Briese nicht überein, ja, stehen in einem unausgleichbaren Widerspruch zu diesen. Dennoch ergänzen sie sich anderweitig ungesucht — und ich betone: trot der zahlreichen Disserenzen — in so weitgehender Weise, wie es historische, oft nur gelegentliche Angaben zweier unabhängig von einander und in verschiedener Entsernung von dem Berichteten schreibender Männer nur irgend vermögen.

<sup>1)</sup> Das geht augenscheinlich auf Harnack, der in seinen Schriften "Lukas der Arzt" (1906) und "Die Apostelgeschichte" (1908) energisch dafür eingetreten ist, daß wir in keinem anderen als in Lukas, dem Schüler und Begleiter des Paulus, den Bersasser der Apostelgeschichte zu erblicken haben.

<sup>2) 6. 17.</sup> 

Damit ist zugleich auch schon ein günstiges Urteil über die Authentie der paulinischen Briefe gefällt. Abgesehen von der raditalen Rritik gang vereinzelt stehender Forscher, sowie einer Gruppe holländischer Theologen, steht jedenfalls die Echtheit der sog. 4 Sauptbriefe des Apostels Baulus, des Galaterbriefes, der beiden Briefe an die korinthische Gemeinde und des Briefes an die Römer, unangefochten da. Daß der Verfasser der Apostelgeschichte nichts über eine literarische Tätigkeit des Baulus berichtet habe, kann dieses Urteil nicht zweifelhaft machen. Er hat auch vieles andere nicht berichtet, ohne daß man daraus schließen darf, daß es deshalb nicht geschehen sei oder daß er nichts davon gewußt habe. Namentlich die Briefe des Apostels zu erwähnen hatte er nicht die geringste Veranlassung. Für ihn waren es ja nicht irgendwelche besondere Kundgebungen des Apostels, sondern nur gewöhnliche Briefe. Er konnte ja noch nicht ahnen, wie hoch spätere Generationen diese Briefe schätzen und daß fie sie gar zu kanonischen Schriften machen würden.

Aber auch unter der Boraussetzung, daß jene 4 Hauptbriefe des Paulus echt sind, sindet Drews es doch im höchsten Grade auffallend, daß diese Briefe so gut wie gar nichts an historischen Angaben über die Person und das Leben Jesu enthalten. Paulus zeige nicht das geringste Interesse für die geschichtlichen Tatsachen, von denen doch selbst in viel späterer Zeit die Evangelien noch so viel zu erzählen gewußt haben. Daß Paulus in seinen Briefen so sehr wenig auf das Leben Iesu Bezug nimmt, ist in der Tat sehr auffallend, auffallend aber nur so lange, als man noch in dem Irrtum besangen ist, daß seine Briefe Lehrschriften sarftellen, ja vielmehr, so lange man noch der irrigen Meinung ist, daß die Briefe des Apostels die Missionspredigt des Paulus in ihrem vollen Umfange wiedergeben, also alles enthalten, was er überhaupt zu sagen gehabt hat.

Man verkennt aber dabei, daß die Briefe des Paulus, wie erwähnt, echte rechte Briefe sind, Gelegenheitsschriften, die durch ganz bestimmte, sehr konkrete Anlässe hervorgerusen worden sind, und zum anderen, daß sie fast alle an Gemeinden geschrieben sind, in denen der Apostel schon vorher geweilt und mündlich gepredigt hatte. Daß er damals sehr viel mehr von der Person und dem Leben und Wirken Issu erzählt haben wird, ist sehr wahrscheinlich. Um so weniger Anlaß hatte er, in seinen Briesen, in denen er bestimmte Themen behandeln wollte, nochmals darauf zurückzukommen und den Gemeinden nochmals Dinge zu erzählen, die ihnen schon bekannt waren. Ein anderer hätte es vielleicht getan, seine Art ist es nun einmal nicht gewesen.

Auch der Römerbrief, den Paulus an eine Gemeinde schreibt, in der er nicht vorher schon gepredigt hatte, unterliegt keiner anderen Beurteilung. Wenn diese Gemeinde auch nicht von Paulus gegründet worden war, so bestand sie doch damals, als Paulus ihr schrieb, bereits als eine Christengemeinde von nicht unbedeutendem Umfange. Paulus konnte also auch bei den Lesern dieses Briefes eine Kenntnis der geschichtlichen Tatsachen bereits voraussehen. Worauf es ihm antam, war eben nicht Mitteilung geschichtlicher Tatsachen, sondern Darlegung und Beleuchtung bestimmter Gedanken, die Bedeutung dessen, was in Christo der Gemeinde an Heilsgütern gegeben ist. Sünde und Gnade, Glaube und Rechtsertigung, das sind die Themen, um die sich sein Denken vorzugsweise dreht.

Behaupten, daß Paulus mehr von dem Leben Jesu hätte erwähnen müssen, wenn er mehr gewußt hätte, oder aus dem Tatbestande, daß er nicht mehr erwähnt, den Schluß ziehen wollen, daß er nicht mehr gewußt habe, heißt dem Manne Zwang antun und seine Eigenart nicht erkennen wollen, weil es einem so besser paßt. Ein Historiker und ein Systematiker werden über ein und dasselbe Thema doch fraglos in durchaus verschiedener Weise reden, jeder eben nach seiner Geistesart, und doch wird man nicht aus dem verschiedenen Maß ihrer Erwähnung historischer Tatsachen auf eine verschiedene Kenntnis dieser historischen Tatsachen schließen dürfen.

Außerdem sind die Briefe des Paulus keineswegs so völlig bar jeder Undeutung geschichtlicher Tatsachen, daß man fagen könnte, fie seken nicht die historische Existenz Jesu voraus. Schon die Urt und Beise, wie Paulus vom Tode und von der Auferstehung Jesu, diesen beiden Sauptstücken, die im Zentrum seines Denkens stehen, immer wieder redet, beweift, daß er dabei nicht nur selbst an eine historische Berfönlichkeit gedacht, sondern auch bei seinen Lesern als selbstverständlich vorausgesett hat, daß sie diese Tatsachen für solche historische Tatsachen aus der Geschichte einer Persönlichkeit, die wirklich existiert hat, nehmen würden. Und wenn er dann, wie in den ersten Bersen des Römerbriefs, die davidische Abstammung Jesu "nach dem Fleisch" betont, so sekt das ebenso ein Ueberzeugtsein von der geschichtlichen Existenz dieses Jesus voraus, als wenn er Gal. 4, 4 hervorhebt, daß Jesus "von einem Beibe geboren und unter das Gesetz getan," also Jude gewesen sei (vgl. auch Röm. 9, 5, Gal. 3, 16), wie er benn auch unter den Juden gewirkt habe (Röm. 15, 8), oder wenn er gang beiläufig die Brüder Jefu erwähnt, nur um von ihnen auszufagen, daß fie verheiratet gewesen seien (1 Kor. 9, 5; vgl. auch Gal. 1, 19 die Bezeichnung des Jakobus als "Bruders des Herrn"1). Damit stimmt durchaus überein, wenn er 2 Kor. 5, 16 sagt: "Haben wir auch Christus nach dem Fleisch gekannt...", eine Wendung, angesichts deren man die Frage auswersen könnte, ob Paulus nicht Jesus persönlich gesehen hat, was keineswegs ausgeschlossen ist 2). Wenn der Apostel an letztgenannter Stelle aber fortsährt: "so kennen wir (ihn) doch nicht mehr," so wird von hieraus auch begreislich, warum er so wenig von dem historischen Jesus redet. Nicht dieser historische Jesus, der einst gelebt hat, sondern der Jesus, der durch Tod und Ausserstehung hindurchgeschritten ist zu der Erhöhung, der erhöhte Herr, der lebt, steht ausschließlich im Mittelpunkt all seines Denkens.

Nur an zwei Stellen erwähnt Paulus ausführlicher geschichtliche Ereignisse aus dem Leben Jesu, einmal 1 Kor. 11, 23 ff. die Einsetzung des Abendmahls "in der Nacht, da er verraten ward," zum anderen 1 Kor. 15, 3 ff. Jesu Tod, Begräbnis, Auferstehung und die Erscheinungen des Auferstandenen. Für Drews bilden diese Stellen freilich keine Instanz. Mit spielender Leichtigkeit erklärt er die erste für eine aus dem Lukasevangelium abgeschriebene spätere Interpolation, die zweite aber wegen ihrer Unglaubwürdigkeit für nicht beweisskräftig hinsichtlich der historischen Existenz Jesu.)

Was die Einsehung des Abendmahls anlangt, so liegt die Sache eher umgekehrt, als wie Drews behauptet: ist einer vom anderen abhängig, was aber auch noch eine offene Frage ist, so ist der Pau-lustert der ursprüngliche und Lukas sekundär. Das ist in der Wissenschaft allgemein anerkannt. Und von einer Interpolation kann ernst-

<sup>1)</sup> Mehr als naiv ift der Versuch Drews', diesen Anstoß dadurch aus dem Wege zu räumen, daß er die Bezeichnung "Bruder" auf "Sektenbrüderschaft" bezieht (S. 18). Wenn es auch in antiken Kultgemeinschaften üblich gewesen sein mag, daß deren Mitglieder sich untereinander "Brüder" und "Schwestern" nannten, so trisst das doch auf die Christen nicht zu. Denn dann wäre doch vor allem zu erwarten, daß diese Bezeichnung allen Mitgliedern der Kultgemeinschaft zukäme, aber sowohl 1 Kor. 9, 5, wie Gal. 1, 19 werden die "Brüder", bezw. Jakobus, der "Bruder des Herrn," von Kephas und den anderen Aposteln unterschieden. Gehörten diese nicht zu den "Brüdern"? Auf S. 72 hilft sich Drews betress Gal. 1, 19 mit der Annahme einer Interpolation. (Bgl. auch S. 53, Ann. 1.)

<sup>2)</sup> Es ist mir interessant gewesen, nachträglich konstatieren zu können, daß diese Ansicht nicht nur schon in älterer Zeit gelegentlich ausgesprochen worden ist, sondern auch neuestens bei J. Weiß, Paulus und Jesus 1909, eine energische Berteidigung gefunden hat.

<sup>3)</sup> S. 17. In seinem Buch "Die Christusmythe" (2. Aufl.) erklärt Drews auch diese Stelle für interpoliert.

haft keine Rede sein, es sei denn, man macht zum absoluten Maßstab: was mir in einem Texte nicht konveniert, das ist eben unecht, auch wenn sich das nicht beweisen läßt.

Bei der Stelle über die Erscheinungen des Auferstandenen ift ja freilich auffallend, daß unsere Evangelien vor allem von der dort erwähnten Erscheinung "vor 500 Brüdern" nichts zu berichten wissen. Es ist später bei der Besprechung der Evangelien hierauf zurückzu-Wie es sich aber auch mit der Geschichtlichkeit dieses Berichtes verhalten möge, jedenfalls steht außer allem Zweifel, daß Paulus felbst der vollen Ueberzeugung gewesen ift, hier von einem geschichtlichen Ereignis der jüngsten Bergangenheit zu reden. Denn er beruft sich ausdrücklich auf die Augenzeugenschaft derer, die dabei gewesen sind, "deren viele noch leben, aber etliche sind entschlafen." Das wäre eine beispiellose Dreistigkeit, ja, ein bewußtes Täuschenwollen seiner Leser, die diese Worte doch gar nicht anders verstehen tonnten als von einem wirklichen Ereignis der jüngften Bergangenheit. Oder sollte ein Paulus listigerweise damit gerechnet haben, daß seine korinthischen Leser doch nicht nachforschen und die Wahrheit seiner Worte kontrollieren würden oder könnten?!

Bezeichnend ist aber, wie Paulus an dieser Stelle auch die Erscheinung Christi anreiht, die ihm persönlich zu teil geworden ist. Indem er sie den anderen Erscheinungen des Auserstandenen gleichstellt, sie nur zeitlich von diesen unterscheidend, bezeugt er, daß das Ereignis vor Damaskus ihm die volle, klare Erkenntnis vermittelt hat, die Christen haben mit ihrer Behauptung recht: jener Jesus, der den Berbrechertod am Kreuz gestorben, ist nicht tot, sondern er ist tatsächlich auferstanden und lebt. Deshalb muß er wirklich der Messiassein. Nicht ein Christus vom Himmel her hat sich ihm offenbart, — das hätte seinen jüdischen Messiaserwartungen durchaus entsprochen 1), — sondern der, der vorher am Kreuz hingerichtet worden war. Nur so begreift es sich, daß Paulus hier die beiden Stücke "gestorben — begraben" und "auferstanden — erschienen" als so eng zusammen= gehörig zusammen nennt.

Das, was die Christen behauptet hatten, hatte sich ihm als richtig erwiesen. Paulus beruft sich ja hier wie bei der Abendmahlsstelle ausdrücklich darauf, daß ihm diese Dinge so, wie er sie anführt, überliesert worden seien (1 Kor. 11, 23 und 15, 3). Es ist undenks

<sup>1)</sup> Bgl. über diese Messiaserwartungen des Judentums weiter unten in Kap. 2.

bar, daß ihm diese Ueberlieserung erst lange Jahre nach seiner Bekehzung zu teil geworden sei, — daß er sie nicht spätestens empfangen hat, als er drei Jahre nach seiner Bekehrung in Jerusalem weilte und mit Petrus und Jakobus in nähere Beziehung getreten war (Gal. 1, 18 ff.). Also bereits damals, d. h. höchstens 5—6 Jahre nach dem Tode Jesu, bestand in Jerusalem eine derartige Ueberlieserung, bereits damals war man in Jerusalem der sesten Ueberzeugung, daß Jesus tatzsächlich gelebt habe und daß geschehen sei — und zwar am selben Orte, in demselben Jerusalem —, was jene Ueberlieserungen besagten.

Schon das macht es unmöglich, die Behauptung Drews' von der Nichteristenz Jesu glaubhaft zu sinden. Selbst wenn man sich damit beruhigen zu können glaubt, daß jene Erscheinungen des auserstandenen Jesus nur Bisionen oder Halluzinationen der ekstatisch erregten Jünger gewesen seien, so könnten solche Bisionen, wie Drews selbst sehr richtig sagt 1), nur für den Glauben dieser Jünger an irgend einen Jesus, aber nicht an den geschichtlichen Jesus zeugen. Mit anderen Worten: solche Bisionen hätten wohl den Glauben an die Existenz eines überirdischen Geistwesens, das vielleicht irgend wann mal vor langen, langen Jahren auch in irdischer Gestalt aus Erden geweilt, bewirken können, aber schlechterdings nicht die Ueberzeugung: dieser Jesus hat vor wenigen Jahren in unserer Mitte geslebt und das und das getan und ersahren, uns sein Abendmahl einzgesetzt und vor unseren Augen den Kreuzestod erlitten.

Bollends unmöglich wird aber die Entstehung solcher Ueberzeusgungen auf Grund eines Irrwahns, wenn man ins Auge faßt, was und in welcher Art nur kurze Zeit später, als die Ueberlieferung ansfing, einen schriftlichen Niederschlag zu sinden, diese Ueberlieferung über das Leben Jesu zu berichten wußte.

### II. Die Evangelien.

Was zunächst den schriftstellerischen Charakter unserer Evangelien anlangt, so ist es durchaus richtig, daß sie nicht als historische Werke in unserem modernen Sinne gewertet werden dürsen. Ihre Verfasser haben in der Tat nicht etwa nur die nackte Historie oder eine nüchterne, möglichst objektive Viographie des Rabbi von Nazareth schreis

<sup>1)</sup> S. 18.

ben wollen, sondern ihr Zweck war wesentlich der, der am Schluß des 4. Evangeliums mit den Worten ausgesprochen ist, das Borstehende sei geschrieben, "damit ihr glaubet, daß Jesus ist der Messias, der Sohn Gottes, und damit ihr durch den Glauben Leben habet in seinem Namen" (Joh. 20, 31).

Es heißt nun aber eine an sich richtige Erkenntnis im Dienst der eigenen Hypothese mißbrauchen, wenn Drews infolgedessen die Evangelien schlechtweg "Glaubensschriften und religiöse Erbauungsbücher" nennt und ihnen damit jeden historischen Quellenwert absprechen will.). Wir modernen Menschen pflegen bei Bezeichnungen wie "erbaulich, Erbauungsbücher" an religiöse Schriften im Sinne von Andachtsbüchern zu denken und sind gewohnt, wenn wir historische Belehrung suchen, nicht nach solchen, sondern nach wissenschaftlichen Darstellungen zu greisen. Aber so sehr Evangelisten darauf angekommen ist, Glauben zu wirken, so wenig fallen ihre Schriften unter die Kategorie von Erbauungsbüchern im Sinne von Andachtsbüchern. Sie unterstehen vielmehr der gleichen Beurteilung und Wertung wie die antike Geschichtsschreibung überhaupt.

So manches Geschichtswerk — und nicht nur in alter Zeit — ist geschrieben worden mit der ausgesprochenen Tendenz, etwa patriotische Begeisterung, Baterlandsliebe, Kampsesmut zu entsachen durch eine selbst mit slammender Begeisterung geschriebene Erzählung der Großtaten in einer glorreichen Bergangenheit, — ohne daß es damit aufhört ein Geschichtswerk im eigentlichen Sinne des Wortes zu sein und den Nachsommen als Quelle sür eine rein historische Ersenntnis jener Bergangenheit dienen zu können. Gewiß kann die Begeisterung, die dem Bersasser die Feder gesührt hat, ihn auch gelegentlich dazu versührt haben, die geschichtlichen Ereignisse vielleicht einseitig in einem zu günstigen, bezw. zu ungünstigen Lichte zu schauen und darzustellen. Das nötigt zur Kritik, macht aber sein Werk nicht schlechtweg untauglich als Geschichtsquelle zu dienen. Der Standpunkt und die Eigenart eines Bersassers bestimmen immer und allemal auch die Eigenart seines Werkes.

So und nicht anders müssen wir auch die Evangelien beurteilen. Gewiß, sie wollen Glauben wirken. Das kann man aber in sehr verschiedener Weise. Einmal kann es geschehen durch eine überzeugungsvolle Belehrung über die Bedeutung des in der Geschichte Bewirkten, — so hat ein Paulus geschrieben. Zum anderen kann es

<sup>1) 6. 23.</sup> 

aber auch geschehen durch eine einfache, schlichte Erzählung der geschichtlichen Tatsachen selbst, die an sich zu wirken vermögen, — und so haben unsere Evangelisten ihr Ziel, Glauben zu wirken, zu erreichen gesucht. Dabei haben sie nicht einmal ausschließlich nur den einen Zweck, Glauben zu wirken, im Auge gehabt. Ihr erster und nächster Zweck war vielleicht ein viel einfacherer, das ist, zu einer Zeit, da die Verfündigung der Augenzeugen des Lebens Issu verstummen begann, die Kunde von Issu, die diese Augenzeugen zu vermitteln vermocht hatten, aufzuzeichnen mit großmöglichster Treue, ehe sie sich im Lause der Zeit zu verwischen vermochte.

Wir haben dafür ein urkundliches Zeugnis in einem unserer Evangelien selbst. Der Verfasser des dritten Evangeliums beginnt seine Darstellung mit einer kurzen Einleitung und Widmung, in der er sich nach Urt der antiken Geschichtsschreiber über Zweck und Ziel seines Werkes ausspricht und sein Unternehmen rechtsertigt. Er sagt da wörtlich:

"Da viele versucht haben, eine geordnete Erzählung herzustellen über die Dinge, die sich unter uns vollzogen haben, wie sie uns überliefert haben, die von Anfang Augenzeugen und Diener des Wortes geworden sind, erschien es auch mir recht, nachdem ich allem von Ansang an mit Genauigkeit nachgegangen bin, es dir, werter Theophilus, der Reihe nach niederzuschreiben, damit du erkennetest die Gewißheit der Lehren, in welchen du unterrichtet worden bist" (Luk. 1, 1—4).

Also, daß seine Leser zur Erkenntnis kämen, wie sicher und gewiß das ihnen im christlichen Unterricht Bermittelte sei, das bezeichnet der Berfasser als den Zweck, den er mit seinem Buche erreichen will. Diese Erkenntnis will er ihnen aber vermitteln nur dadurch, daß er die Ereignisse der Reihe nach erzählt, um auf diese Beise den Lesern die Möglichkeit zu geben, selbst zu prüsen. Das heißt doch: mag der Zweck sein, welcher er wolle, der Berfasser wollte in seinem Buche nichts anders dieten als eine — wie er ausdrücklich hervorhebt — ausschließlich durch chronologische Gesichtspunkte bestimmte Geschichtsbarstellung, die Tatsachen selbst wollte er reden lassen.

Wie jeder rechte Historiker hat der Versasser, um ein derartiges Werk zu versassen, sich angelegen sein lassen, "von Ansang an allem mit Genauigkeit nachzugehen," er hat sorgfältig Stoff gesammelt, wo er dessen nur habhaft werden konnte. Nicht nur sind es die Erzählungen der Augenzeugen, die er sich hat berichten lassen, sondern auch schriftliche Auszeichnungen solcher Erzählungen lagen ihm bereits

vor. "Biele," sagt er, hätten schon vor ihm solche Aufzeichnungen versucht. Ob er selbst die Werke der "vielen" sämtlich gekannt und gelesen hat oder nur einige derselben, ist ungewiß und auch gleichgültig. Jedenfalls ist es ihm gelungen, an Material mehr zusammenzubringen als die Versasser des ersten und zweiten Evangeliums. Auf dieses Material gestützt glaubt er sich nun in der Lage, eine chronologische Darstellung geben zu können.

Wir haben nicht das geringste Recht, diesen Aussagen des Berfassers des dritten Evangelium, ob es nun der Paulusschüler Lukas ist oder ein anderer, zu mißtrauen und ihn der Lüge zeihen zu wollen. Nichts in seinem Buche gibt uns das Recht, ihm, wie die Tübinger taten, irgend welche andere Tendenzen unterzuschieben und anzunehmen, er habe das ihm Ueberlieserte in irgend einer Richtung umgebogen oder gefärbt. Daß sein Werk den Stempel des paulinischen Universalismus trägt, läßt uns in dem Versasser einen Pauliner erkennen, — wie hätte ein solcher auch anders schreiben können, — erlaubt aber kein Mißtrauensvotum gegen seine historische Ausrichtigkeit. Was er uns dietet, ist in der Tat eine Geschichtsdarstellung, und daß der Versasser an der Geschichtslichkeit des von ihm Verichteten nicht gezweiselt hat, steht außer Frage.

Unter das gleiche Urteil fallen auch die beiden anderen synoptischen Evangelien, Markus und Matthäus, denn auch ihre Berfasser haben wesentlich in gleicher Weise gearbeitet. Wir können das noch heute feststellen. Zu den Quellen, die Lukas für seine Darstellung benutt hat, gehören u. a. das vor ihm versaste Markusevangelium und eine weitere Schrift, die vorzugsweise Reden Jesu enthielt. Diese beiden Schriftstücke hat auch der Versasser des Matthäusevangeliums benutt, wenn auch in etwas anderer Weise. Er hat also auch auf Grund von Quellen geschrieben. Und auch in betreff des Markusevangeliums läßt sich das nachweisen.

Die Berfasser dieser Evangelien haben also fraglos wirkliche Geschichtsdarstellungen liesern wollen. Und mochten sie auch noch sehr durch ihren Glaubensstandpunkt beeinflußt sein, so haben jedenfalls nicht sie bewußtermaßen eine "Christusmythe in die Geschichte projiziert", sondern sind von der Geschichtlichkeit der ihnen überlieserten Tatsachen überzeugt gewesen.

Damit ist nun freilich der historischen Glaubwürdigkeit ihrer Darstellungen in keiner Weise präjudiziert. Sie können selbst in einem Irrwahn befangen gewesen sein.

Hier erst ist der Punkt, wo sich das eigentliche wissenschaftliche

Problem aufrollt, das der Wiffenschaft die Aufgabe stellt, mit streng fritischer Einzelprüfung zu untersuchen, inwieweit hinter dem, was die Evangelien als Geschichte berichten, eine geschichtliche Wirklichkeit steht, — inwieweit also den evangelischen Berichten historische Glaubwürdigkeit zukommt. Es heißt aber den Charafter dieses Problems völlig verkennen und den der wissenschaftlichen Prüfung unterliegenden Tatbestand geflissentlich verschleiern, wenn Drews den Zeitabstand der Entstehung der Evangelien von der von ihnen berichteten Geschichte betont und hieraus den Schluß zieht: "Bis dahin foll man sich in den Gemeinden damit begnügt haben, das Wissenswerte über den Heiland durch mündliche Ueberlieferung festzuhalten; was das für die geschichtliche Glaubwürdigkeit der Evangelien besagen will, davon kann man sich eine Borstellung machen, wenn man daran denkt, was wir selbst etwa noch aus dem Leben unserer Großeltern oder selbst unferer Eltern wiffen, die vor vierzig Jahren gestorben sind und von denen sich keinerlei schriftliche Aufzeichnungen erhalten haben 1)."

Diese Parallele ist völlig irreführend und unzutreffend. Betreffs meiner Großeltern und Eltern bin ich nur auf mein Einzelgedächtnis angewiesen, das höchstens durch einige mir nahestehende Persönlichkeiten unterstützt werden kann, und sodann handelt es sich um Geschehnisse der Bergangenheit, die für mich nur den Wert pietätvoller Erinnerungen haben, die aber nicht für mein Leben einen bedeutungsvollen Inhalt abgeben. Da sie außerdem höchstens nur dann und wann in meinem Bewußtsein lebendig werden, dagegen stets neue Eindrücke und Ereignisse in meinem eigenen Leben sie immer mehr in den Hintergrund drängen und somit verdunkeln, so erscheint ein Zeitraum von vierzig Jahren von ganz enormer Bedeutung.

Sier aber handelt es sich um eine Persönlichkeit, die nicht nur in öffentlicher und zwar für bestimmte Kreise aufsehenerregender Wirksamkeit gestanden, sondern ein Wirken entsaltet hatte, das von grundsegender Bedeutung für die ganze Folgezeit geworden war, eine Persönlichkeit, deren Leben und Wirken fortdauernd den Inhalt der Berkündigung in den Gemeinden bildete. Da sind vierzig Jahre und noch dazu die vierzig Jahre der Grundlegung ein verschwindend geringer Zeitraum.

Dabei waren die Evangelisten ja auch keineswegs nur auf die im Laufe der Jahre abgeblaßte Erinnerung einiger Zeitgenossen angewiesen, — auf den Stand der Erinnerung zur Zeit der Abfassung

<sup>1)</sup> S. 21.

der Evangelien. Wir haben gesehen — der dritte Evangelist sagt es ausdrücklich —, es haben schon viele vorher schriftliche Aufzeichnungen gemacht, also noch zu Lebzeiten der Augenzeugen. Somit ist es keineswegs nur die mündliche Ueberlieferung, die unseren Evangelisten als Quelle gedient hat. Und nach einem Zeugnis des Papias, dem zu mißtrauen wir keinen Grund haben, hat sich unter diesen Aufzeichnungen der älteren Zeit auch ein Schriftstück befunden, das aus der Feder eines der Augenzeugen selbst stammte, eine Sammlung von Herrnworten und einzelnen Erzählungen, die der Apostel Matthäus in aramäischer Sprache verfaßt hat. Wir haben allen Grund anzunehmen, daß diese Schrift oder richtiger ihre griechische Uebertragung oder Bearbeitung im wesentlichen identisch ist mit jener zweiten Quelle, die die Verfasser des ersten und dritten Evangeliums neben dem Markusevangelium benutt haben.

"Zusammenhängende" Darstellungen des Lebens Jesu werden freilich nicht darunter gewesen sein. Ein Interesse an solchen Zusammenstellungen pslegt sich überhaupt erst einzustellen, wenn eine gewisse Zeit hingegangen ist, ja, bereits eine Bielheit von Einzelberichten vorliegt und soweit zur Kenntnis gelangt ist, daß man sie zu vergleichen und einen Bericht nach dem anderen zu ergänzen in der Lage ist. Das ist aber ein Interesse, das nicht die Augenzeugen irgend welcher Geschehnisse selbst haben, sondern erst eine spätere Generation, die ihre Kenntnis der Bergangenheit ausschließlich aus diesen Einzelberichten zu schöpfen in der Lage ist.

Da kann es uns denn auch gar nicht Wunder nehmen, daß erst an die dreißig dis vierzig Jahre vergangen sind, ehe man an die Abfassung zusammenhängender Darstellungen über das Leben Jesu geschritten ist. Ihnen deswegen, weil der Zeitabstand ein solcher ist, jede Glaubwürdigkeit absprechen zu wollen, ist völlig unberechtigt, — damit würde jeder den Ereignissen nachfolgenden Geschichtsschreibung das Existenzrecht abgesprochen und nur etwa der den Ereignissen gleichzeitigen Chronistis Glaubwürdigkeit zuerkannt.

Nicht auf den zeitlichen Abstand kommt es an, sondern auf die Quellen, die dem Geschichtsschreiber zur Verfügung gestanden haben. Sind diese Quellen glaubwürdig gewesen?

Nun haben wir bereits gesehen, daß den beiden späteren unter unseren spnoptischen Evangelien, dem Matthäus= und Lukasevangelium, als erste und vornehmste Quelle das Markusevangelium zu Grunde liegt. Ueber die Entstehung dieses Markusevangeliums hat uns der Kirchenhistoriker Eusebius, der im vierten Jahrhundert schrieb, eine Nachricht des Papias aus dem zweiten Jahrhundert erhalten. Papias einerseits beruft sich auf das, was er insbesondere von dem Presbyter Johannes erfahren hat, den er einen "Jünger des Herrn" nennt. Ob dieser Presbyter Johannes nun mit dem Apostel Johannes identisch ist oder snicht, jedenfalls ist er ein Mann der älteren Generation gewesen.

Dieser Presbyter hat nun Papias mitgeteilt, daß Markus nach den Lehrvorträgen des Petrus, dessen Dolmetsch er war, sein Evangelium versäßt habe. Die Hauptquelle des Markus war also die Missionspredigt des Petrus: was er dabei an Tatsachen aus dem Leben Jesu ersahren hatte, das hat er nachmals, so gut er sich dessen erinnerte, aufgezeichnet. Bon hieraus erklärt sich auch, daß Markus, was auch Papias oder genauer sein Gewährsmann schon hervorhebt, eine genaue chronologische Anordnung des Stoffes nicht zu bieten vermocht hat, denn Petrus hatte ja nicht den Berlauf des Lebens Jesu erzählt, sondern nur in seine Lehrvorträge gelegentlich Einzelberichte eingeslochten. So konnte Markus wohl die Anfangsgeschichte an den Anfang, die Leidensgeschichte an den Schluß stellen, im übrigen mußte er sich damit begnügen, das von Petrus Berichtete in sachlicher Ordnung wiederzugeben.

Wenn also auch sein Evangelium eine chronologische Ordnung vermissen läßt, so ist damit doch noch nicht die völlige Unglaubwürsdigkeit seiner Einzelberichte erwiesen. Vielmehr erscheint der Umstand, daß er sie aus der Predigt des Petrus übernommen hat, als eine starke Gewähr sür ihre Glaubwürdigkeit.

Dieses Zeugnis des Papias über die Entstehung des Markusevangeliums hat Drews durch eine geradezu leichtsertig zu nennende Berdunkelung des Tatbestandes zu erschüttern versucht. Er sagt in seinem Berliner Bortrag wörtlich: "Also: Eusebius hat aus Papias entnommen, was dieser von dem Aeltesten Johannes, was dieser von Markus, was dieser von Petrus, was dieser von Iesus vernommen hat. Das mag glauben, wer Lust hat 1)."

Man traut seinen Augen nicht! Diese Worte haben ja nur Sinn und Berstand, wenn wir weder das Markusevangelium, noch irgend ein anderes Evangelium hätten, sondern ausschließlich auf das angewiesen wären, was Eusebius auf Grund der angegebenen Trabitionskette uns etwa an Kunde über das Leben Jesu erhalten hätte! Hier sind aber zwei total verschiedene Ueberlieserungsketten mit eins

<sup>1)</sup> S. 20.

ander vermischt. Die Tradition: Jesus-Petrus-Markus bezieht sich auf den Inhalt des Evangeliums, die Tradition: Johannes-Papias-Eusebius auf die Entstehung des Markusevangeliums. Zwischen beiden besteht nicht der allergeringste Zusammenhang, der Presbyter Johannes hat überhaupt nichts von Markus "vernommen", sondern nur eine Aussage über sein Tun gemacht. Und daß diese eine Nachricht, daß nämlich Markus auf Grund der Lehrvorträge des Petrus geschrieben habe, dadurch so unglaubwürdig würde, weil wir sie nicht direkt von jenem Johannes, sondern erst durch Bermittelung des Papias und Eusedius haben, ist nicht zu begreisen, denn sie ist ja nur eine dürre Mitteilung einer Einzeltatsache, die gar nicht derart ist, daß sie durch die Länge der Zeit hätte entstellt werden können.

Wissen wir somit, daß Markus sein Evangelium vorzugsweise auf Grund der Lehrvorträge des Petrus, also eines Augenzeugen des Lebens Jesu, geschrieben hat, so darf uns das doch nicht zu einer Ueberschätzung seines Berichtes verleiten und enthebt die Wissenschaft nicht der Aufgabe der kritischen Brüfung. Denn trot aller Mühe und Sorgfalt, die Markus nach dem Zeugnis des Papias auf sein Evangelium verwandt hat, wird er doch gewiß nicht im stande gewesen sein, ein absolut treues und in allen Einzelheiten korrektes Bild zu liefern. Einerseits war er auf sein Erinnerungsvermögen angewiesen, wobei auch noch seine Auffassung mitgespielt hat, anderseits hat er sich, wenn auch vorzugsweise, so doch nicht ausschließlich an das gehalten, was er von Petrus vernommen hatte, sondern er hat nachweislich auch weiteren Stoff aus anderen Quellen und auch aus der mündlichen Tradition geschöpft. Ebenso unbillig wäre es, von den anderen Evangelien zu erwarten, daß sie uns ein Bild des Lebens Jesu von sozusagen photographischer Treue bis in alle Einzelheiten hinein bieten. Auch fie, bezw. ihre Quellenvorlagen bilben nur Niederschläge einer ursprünglich nur mündlich fortgepflanzten Ueberlieferung.

Nun dürfen wir aber nicht, wenn wir den Bert jener Ueberlieferung richtig einschäßen wollen, jene Zeit der Antike mit unserem
Zeitalter vergleichen. Benn wir hören, daß Dichtungen von dem
Umfange der homerischen Gesänge lange Zeit nur mündlich überliesert
worden sind, so setzt uns solche Gedächtnisleistung billig in Erstaunen.
Und jene Juden der Zeit Jesu, die von Jugend auf gewohnt waren,
alle Unterweisung und Belehrung nur durch Borlesung vermittelt zu
erhalten, und somit darauf angewiesen waren, das Empfangene gedächtnismäßig zu erhalten, mußten ganz andere Träger der Ueberlieserung sein, als wir je zu sein vermöchten.

Dennoch aber wird die Schulung des Gedächtnisses, wie sie in jener Zeit vorhanden war, keine Garantie gegen jegliche Entstellung und Beränderung des Ueberlieferten abzugeben vermocht haben. Es kann vielmehr keinem Zweisel unterliegen, daß die Ueberlieferung vielsach, je weiter sie drang und in je mehr Kreisen sie sich fortsetze, auch mancherlei Beränderungen unterliegen mußte. Irrtümer und Mißeverständnisse schlichen sich ein, Berwechselungen kamen vor, Traditionen kreuzten sich und wirkten auf einander, manches geriet in Bergessenheit, und das alles bewirkte, daß manche Traditionen unsicher und schwankend wurden, über dasselbe Ereignis bald so, bald so berichtet wurde. Ja, gelegentlich mag auch manches hinzugekommen sein, was seinen Ursprung lediglich der freidichtenden Legende verdankte.

Unsere Evangelien spiegeln selbst dieses Bild der Entwickelung wieder, wenn sie — mitunter sogar sehr starke — Abweichungen von einander ausweisen, die sich gelegentlich sogar zu unausgleichbaren Widersprüchen steigern. Damit ist grade der historischen Kritik die schwierige Aufgabe gestellt, durch peinlich genaue Einzeluntersuchung so weit als möglich festzustellen, welche geschichtliche Wirklichkeit hinter den oft so divergierenden Berichten steht. Aber aus dieser Beschaffenheit unserer Evangelien und der ihnen zu Grunde liegenden Ueberlieferung den Schluß zu ziehen, daß hinter ihnen überhaupt gar keine historische Wirklichkeit steht, ist eine maßlose Uebertreibung, die auf dem Gebiet historischefterung unellenbeurteilung ihres Gleichen nicht hat.

Es sei nur ein Beispiel angezogen, das im "Berliner Religionsgespräch" der Bremer Pfarrer Steudel angesührt hat, um daran die völlige Unglaubwürdigkeit der Evangelien selbst an dem Teile der Geschichte Jesu, wo sie am ausführlichsten berichten, der Leidensgeschichte, darzutun: "Hier scheitern, sagt er, alle Wegdeutungsversuche an den Tatsachen").

Befanntlich erzählt das Markusevangelium, daß Jesus am Vorabend seines Todes mit seinen Jüngern das gesetzliche Passamahl gehalten habe, in der anschließenden Festnacht gesangen genommen und sofort in der Nacht vor Gericht gestellt und nach Fällung des Urteils am folgenden Morgen und nach Erledigung der Prozessache vor dem römischen Landpsleger am Hauptsesttage gekreuzigt worden sei. Wenn Pf. Steudel das alles unglaublich sindet, insbesondere, daß es möglich gewesen sei, in der Nacht mit aller Geschwindigkeit die Glieder des Gerichts und einen Hausen Zeugen zusammenzubringen, so hat er

<sup>1) 6. 57.</sup> 

damit im wesentlichen recht. Aber was ist damit bewiesen? Im schlimmsten Fall doch nur dieses, daß der Markusbericht unrichtig ist, nicht aber schon, daß ihm ein historischer Kern völlig sehlt. Denn ihm steht im Lukasevangelium eine andere, aus einer anderen Quelle geflossene Erzählung gegenüber, die über dieselben Ereignisse in nicht unwesentlich abweichender Beise berichtet. Danach ist Iesus wohl in der Nacht verhaftet und in den Palast des Hohepriesters gebracht worden, die Gerichtsverhandlung hat aber erst am folgenden Morgen stattgefunden. Das klingt schon viel glaubwürdiger.

In einem Bunkte enthält der Lukasbericht allerdings den gleichen Anstoß wie das Markusevangelium, daß nämlich diese Ereignisse in der Passaffafestnacht und am ersten Festtage sich abgespielt haben sollen. Aber es ist nachzuweisen, daß Lukas mit dieser Datierung von seiner Markusvorlage abhängig ift, und außerdem enthalten diese Berichte selbst ganz deutliche Indizien dafür, daß diese Datierung auf einem Irrtum beruht, - daß nämlich Jesus nicht am eigentlichen Sauptfesttage, sondern bereits am Bortage gekreuzigt worden ist. Dieser Irrtum konnte leicht entstehen. Wußte man gewiß, daß Jesus bei Gelegenheit des Passafestes den Tod erlitten, ebenso daß er am Borabend seines Todes mit seinen Jüngern ein Mahl gehalten hatte, das zudem durch die Stiftung des Abendmahles in der Erinnerung eine besondere Beihe empfing, so konnte es leicht dazu kommen, daß man dieses Mahl nachmals mit dem feierlichen Passamahl, das die Juden am Borabend des Festes hielten, identifizierte und annahm, Jefus habe eben dieses rituelle Passamahl noch erlebt und sei demgemäß erst am Sauptfesttage gekreuzigt worden.

Weisen also schon die synoptischen Evangelien selbst darauf hin, daß dieses die wirkliche Sachlage gewesen ist und daß ihre Datierung irrig ist, so gewinnt die Angabe des Johannesevangeliums, das die Ereignisse um einen Tag zurückdatiert (vgl. bes. Joh. 18, 28), in hohem Grade an Glaubwürdigkeit, ja, wir haben demnach allen Grund anzunehmen, daß in diesem Falle das Johannesevangelium uns die richtige Zeitangabe erhalten hat. Das wird auch von solchen Theologen der kritischen Richtung, die sonst das Johannesevangelium als Geschichtsquelle nicht eben günstig einschäften, immer mehr und mehr anerkannt.

Sind wir also sogar noch imstande, durch kritische Prüfung die Fehler eines Berichtes zu erkennen und festzustellen, so fällt damit jedes Recht und jede Möglichkeit, diesen Bericht deshalb, weil er fehlerhaft ist, ganz zu verwersen und zu behaupten, ihm liege überhaupt kein historisches Ereignis zu Grunde. Es wird ja doch

teinem Menschen einfallen, geschichtliche Begebnisse, über die uns nur etwa recht unglaubwürdige Chroniken berichten, deshalb schon, weil diese Chroniken vielsach Unglaubwürdiges erzählen, schlechtweg ins Gebiet der Fabel zu verweisen. Es ist doch vielmehr der geschichtlichen Forschung damit die Aufgabe gestellt, aus den Berichten der Chroniken das herauszuholen, was ihnen als geschichtliche Birklichkeit zu Grunde liegt. Berfährt man so doch sogar bei den Sagen und Gesängen eines Heldenzeitalters, wie bei den homerischen Gesängen, so am Nibelungenliede. Um wie viel mehr ist solches nötig, wo es sich um Berichte aus historischer Zeit handelt.

Sinsichtlich solcher historischer Berichte aus historischer Zeit ist sogar festzustellen: je widerspruchsvoller ein Bericht ist und je schwerer demgemäß seine Entstehung zu begreisen ist, desto sicherer steckt in ihm ein historischer Kern. Man braucht sich nur die Entstehung derartiger Berichte zu vergegenwärtigen, um sich von der Richtigkeit dieses Sates zu überzeugen. Natürlich handelt es sich dabei nur um Berichte über Ereignisse, die sich in einer gewissen Oeffentlichkeit abgespielt haben oder abgespielt haben sollen.

Sind Ereignisse in breiterer Deffentlichkeit geschehen, so haben fie Augenzeugen in größerer Anzahl gehabt. Jeder von ihnen wird oder kann nun von ihnen erzählen, aber kaum einer wird es in der gleichen Weise tun wie der andere. Die Berichte divergieren naturgemäß von Anfang an nach diefer und jener Seite. Diefe Berichte verschmelzen sich nun miteinander, aber nicht restlos alle, sondern hier einzelne, dort andere. Dadurch treten mit der Zeit immer wieder neue Verschiebungen ein, und je länger besto mehr entfernen sich die Berichte von einander. Diesen Gang der Dinge müssen wir auch bei der Ueberlieferung über die Geschichte Jesu, wenn diese historisch ift, voraussetzen. Schrieb nun ein späterer Berichterstatter auf Grund der divergierenden Berichte eine zusammenhängende Darstellung nieder, so konnte es nur zu leicht geschehen, daß er, indem er bald dem einen, bald einem anderen Bericht folgte oder ihm Einzelheiten ent= nahm, in seine Darstellung Ungleichmäßigkeiten, Unebenheiten, ja, selbst Widersprüche hineinbrachte, die er selbst zu bemerken gar nicht in der Lage war.

Wesentlich anders verläuft die Entwickelung, wenn es sich um einen Bericht handelt, dem keine historische Wirklichkeit zu Grunde liegt. Sei es, daß ein frei schaffender Schriftsteller die Erzählung aus irgend welchen Tendenzen heraus erdichtet hat, sei es, daß sie im Volksmunde entstanden ist und sich ihr mit der Zeit allerlei weiteres

Detail ankristallisiert hat, in jedem Fall ist die Geschichte erstmalig an einer einzelnen Stelle entstanden.

Demgemäß wird die historische Kritik im ersteren Fall oftmals nicht in der Lage sein, den Tatbestand restlos aufzuhellen und festzustellen, wie der tatsächliche Berlauf gewesen ist. Denn wenn es ihr möglich wird, die Entwicklung der Ueberlieserung dis zu ihrem letzen Ursprung zu verfolgen, so gelangt sie letztlich zu einer Bielheit von Quellen. Im letzteren Fall führt die historische Kritik zu einer einheitlichen Quelle, einer Einzelpersönlichkeit oder einer Einzelidee, von der aus die weitere Entwicklung begreislich wird.

Damit ist ein wesentlicher Unterschied zwischen historischer Ueberlieserung und Legendenbildung gekennzeichnet. Erstere ist vergleichbar einem anfänglich breiten Strom, der sich immer mehr verengt, in einzelne Sammelbecken zusammensließt, während die Bächlein, die keine Einmündung gefunden haben, allmählich im Sande versickern. Bei der Legendenbildung ist der Prozeß umgekehrt. Ein anfänglich kleines Bächlein schwillt allmählich zu einem immer stattlicher werbenden Strome an.

Was unsere Evangelien uns bieten, ist im Berhältnis zu der vorauszusehenden Wirklichkeit ein im Grunde nur dürstiges Bild der Geschichte Jesu, das darauf, auch nur einigermaßen vollständig zu sein, keinen Anspruch erheben kann. Man merkt deutlich, wie vieles schon in Bergessenheit geraten war, wie lückenhaft die Berichte geworden waren, wie sehr oft nur Einzelheiten und Episoden sich erhalten hatten. Die Evangelisten selbst haben schon ein Empfinden dafür gehabt, wenn sie wie etwa Markus und Matthäus auf eine chronologische Anordnung des Stoffes verzichten und sich mit einer Sachordnung begnügen müssen oder wenn sie gelegentlich summarisch angeben, daß Jesus lehrend umhergezogen sei und viele Kranke geheilt habe (Mt. 4, 23 ff., Mk. 1, 39). Und sür wie viele Erscheinungen im Leben Jesu sehrt die Zusammenhänge nicht mehr recht durchschaubar sind.

Was in den Sammelbecken der Evangelien Aufnahme gefunden hatte und durch solch schriftliche Fizierung vor dem Untergange gerettet war, das ist der Kirche erhalten geblieben als einziger Besitz und ausschließliche Kunde von Jesus. Was daneben an Ueberlieferungsstoff noch im Umlauf war, ist allmählich verkümmert und verschollen bis auf ganz wenige, spärliche, meist recht unbedeutende Splitterchen und Keste.

Ganz anders die dichtende Legende. Wie ist sie eifrig bemüht gewesen die Lücken im überlieserten Leben Jesu auszusüllen, wie ist sie fort und fort geschäftig daran gewesen, immer Neues beizubringen und immer sarbenreicher das überlieserte Bild auszugestalten. Aber was da an neuem Material dazukam, verleugnet seinen Ursprung nicht, sei es, daß es frei schaffende, blühende Phantasie war, die im Unterschiede von den Berichten der Evangelien ihre Eigenart unverkennbar deutlich werden läßt, sei es, daß wir den kombinierenden und ezegisierenden Schriftsteller bei seiner Arbeit an dem überlieserten Evangelienbericht beobachten können.

Man vergleiche nur beispielsweise die vorhandenen Berichte über den Prozeß Jesu vor dem römischen Prokurator. In unseren Evangelien ein fast undurchsichtiger Bericht in nur schwer miteinander zu kombinierenden Einzelheiten, daß man schier verzweiseln möchte, wenn man es versucht, sich den wirklichen Berlauf klar zu machen. Und wie farbenzeich und umfassend gestaltet sich das Bild in den etwa dem 4. Jahrhundert angehörenden apokryphen Acta Pilati, eine völlig romanhaste Erzählung von breitestem Umfang, bei der alles mögliche an Material zur Berwendung kommt, das mit dem eigentlichen Thema, dem Prozeß vor Pilatus, oft in gar keinem Jusammenhange steht. Und dabei wird ganz deutlich, daß als eine der vornehmsten Quellen dem Bersasser nichts anders als grade der Bericht unserer Evangelien zu Gebote gestanden hat. Deren Erzählung bildete den Rahmen, in den er seine legendarischen oder frei komponierten Ausschmückungen einfügte.

Dann die ganze Jugendgeschichte Jesu, die Borgeschichte dis zu seinem öffentlichen Auftreten. In unseren Evangelien die auf die Lukaserzählung vom 12-jährigen Jesusknaben im Tempel — eine große Lücke. Wie eifrig hat die apokryphe Evangelienliteratur diese Lücke zu füllen sich bemüht. Und doch ist das alles apokryph geblieben!

Wenn auch manche dieser Schriften zeitweilig in hohem Ansehen gestanden haben und viel gelesen und gebraucht worden sind, so haben sie sich auf die Dauer doch nicht zu behaupten vermocht. Die Kirche hat sehr wohl gewußt, warum sie sich auf den Bierevangeliensanon beschränkt hat und sich an seinem Stoff, so lückenhast er war, genügen ließ. Sie hat eben sehr wohl zwischen historischer Ueberlieserung und Legendenbildung, Berbürgtem und Unverbürgtem zu unsterscheiden gewußt. Und sie hat sich auch nicht dadurch bestechen lassen, daß nicht wenige jener Schriften gleichfalls unter apostolischen Namen in Umlauf waren, — sie ist also keineswegs bei der Feststellung ihres Evangelienkanons völlig kritiklos versahren.

Hält man sich den geschilderten Unterschied zwischen historischer Ueberlieferung und Legendenbildung bewußt, so ist es für ein vorurteilsloses Urteil unmöglich zu verkennen, daß den evangelischen Berichten historische Ueberlieferung zu Grunde liegt und daß hinter ihnen tatsächlich eine geschichtliche Wirklichkeit steht.

Vollends unmöglich wird ein Zweifel an dieser geschichtlichen Wirklichkeit, wenn sich mit diesem aus der Art der evangelischen Ueberlieserung erschlossen Resultat deckt, was eine Beurteilung des Inhalts dieser Ueberlieserung ergibt.

So beweisend es sein mag, so will ich hier doch nicht reden von der plastischen Anschaulichkeit der evangelischen Erzählungen, von der treffenden, eine feine Renntnis von Land und Leuten verratenden Milieuschilderung, von den zahlreichen Orts- und Personennamen und sonstigem belanglosen Detail, das für die Erzählung nichts austrägt, - an sich lauter Dinge, die für die Geschichtlichkeit der Berichte sprechen. Ebensowenig will ich auch reben — es ist oft genug schon geschehen - von dem "Eindruck der völligen Einzigartigkeit, Unerfindlichkeit, Originalität", den das Jesusbild der Evangelien auf jeden unbefangenen Beschauer macht, von der Lebenswahrheit dieser Gestalt, ihrer ausgeprägten Eigenart im Sandeln und Reden 1). Wo ift das Genie, das eine solche Gestalt zu schaffen vermocht hätte, an beren Geschichtlichkeit Jahrtausende nicht gezweifelt haben, mehr, von der Ströme lebendigen Wassers ausgegangen sind für Millionen und Abermillionen, Gnade um Gnade?! Und doch hat man diesen Jesus für die Schöpfung einer frei dichtenden Phantasie zu halten vermocht.

Es sei demgegenüber wiederum nur auf einen Widerspruch der Nachdruck gelegt, ein Widerspruch, der in doppelter Beziehung wahrnehmbar wird.

Ein Hinweis etwa auf die Analogie der Heiligenlegenden, die auch aus einem Nichts zu völligen Geschichtsbildern sich ausgestaltet haben und an deren Geschichtlichkeit Unzählige glauben, verschlägt nichts. Er beweist vielmehr das Gegenteil von dem, was er beweissen soll. Diese sind hineingezeichnet in einen bereits vorhandenen Rahmen, sie sind sozusagen nur farbenreiche Illustrationen zu einer

<sup>1)</sup> Bgl. hierüber Näheres in der empfehlenswerten kleinen Schrift: Hat Jesus gelebt? Aus den geschichtlichen Urkunden beantwortet von Prof. D. H. von Soden, Berlin 1910, und in dem umfangreicheren Buche von Prof. D. J. Weiß, Jesus von Nazareth, Mythus oder Geschichte? Eine Auseinandersetzung mit Kalthoff, Drews, Jensen. Tübingen 1910.

bereits vorhandenen und zu allgemeiner Perzeption gelangten Wahrheit, sie sind Früchte an einem bereits in voller Kraft dastehenden Baume. Ganz anders die evangelische Geschichte, die Geschichte Jesu.

Die Zeit, in der Jesus lebte, stand unter der Herrschaft einer im hohen Grade lebendigen Meffiaserwartung. Bon diefer Meffiaserwartung tritt uns in der zeitgenössischen jüdischen Literatur ein ganz scharf umriffenes Bild von ausgeprägter Eigenart entgegen. Eigenart besteht vor allem in der national-partifularistischen Bedingtheit des Messiasbildes. Was man in erster Linie erhoffte und erwartete, war eine Bernichtung der das Bolk Gottes mit harter Gewalt bedrückenden und fnechtenden Fremdherrschaft, der Römer, und eine Wiederaufrichtung des herrlichen davidisch-salomonischen Reiches, eine neue Glanzperiode des jerusalemischen Königsthrones, — der Messias eine Seldengestalt, siegreich im Rampf wider die Fremdvölker, sammelnd um sich und zu herrlichem Lohne führend die Seinen, d. h. die treu am Gesetz Gottes festhaltenden Juden. Und wenn auch die jüdische Apokalyptik der letten Jahrhunderte vor Christo eine nicht unbedeutende Berschiebung der israelitischen Zukunftshoffnungen erfennen läßt, so ift doch auch in dieser Zeit die national-politische Bedingtheit der Messiaserwartungen nicht aufgehoben, ja, nicht einmal wesentlich modifiziert worden.

Ju dem Messisild des zeitgenössischen Judentums steht nun das Messisild der Evangelien in schroffstem Widerspruch. Nicht ein Zug deckt sich. Und doch sind diese Evangelien geschrieben worden. Sie lassen überdies selbst gelegentlich diesen Gegensat durchblicken. So sehr z. B. bei dem Borläuser Jesu, Iohannes dem Täuser, die Buspredigt in den Bordergrund tritt, so start tritt daneben der Gebanke des nahenden Gerichts: "Die Urt ist bereits den Bäumen an die Wurzel gelegt" (Matth. 3, 10). Das Gericht sollte der Messisabringen. Jesus kam und das Gericht blieb aus. Der Täuser selbst gerät in Zweisel: "Bist du der, der da kommen soll?" (Matth. 11, 3). Und als dann Jesus am Kreuz gestorben, da ist nur tiesste Kessignation bei den Jüngern zu sinden: "Wir aber hofsten, er würde Israel erlösen" (Luk. 24, 21). Das entspricht ganz dem, daß die Jünger nicht das geringste Verständnis Jesu entsgegenzubringen gewußt haben, wenn er davon redete, daß er leiden und sterben müsse.

War dieser Gegensatz den Evangelisten bewußt oder vielleicht gar von ihnen beabsichtigt? Die Evangelien zwingen zu einem Nein auf diese Frage. Wie ist z. B. ein Matthäus daran interessiert, in der Geschichte Zesu die Erfüllung der alttestamentlichen Weissagung nachzuweisen, und wie wenig fügt sich das Geschichtsbild desselben Evangeliums diesem Bemühen.

Hit der zeitgenössischen jüdischen Literatur stimmt das Geschichtsbild der Evangelien nicht zusammen, mit der zeitgenössischen urchristlichen Literatur aber auch nicht. Daß in Jesus die alttestamentliche Weissagung erfüllt ist, daß Jesus der Christ ist, in ihm die Erlösung, darauf konzentriert sich das Interesse der urchristlichen Gemeinde, nicht auf die Einzelheiten seines irdischen Lebens. Wie bei Paulus, so sinden wir auch in der ganzen übrigen urchristlichen Literatur kaum einen Blick auf Einzelzüge der Geschichte Jesu. Und wo solche Einzelzüge uns entgegentreten, da decken sie sich nicht immer mit dem, was in den Evangelien erzählt wird. Und doch sind diese Evangelien geschrieben worden mit ihrem der ganzen sonstigen urchristlichen Literatur so wenig entsprechenden Bilde Jesu.

Wie sind sie zu dem, was sie erzählen, gekommen? Drews hat auch auf diese Frage eine Antwort fertig, die aber in Wirklichkeit eine Antwort nur vortäuscht, aber keine ist.

Nach Drews war für Paulus jener Jesus, den er als den Christ verkündigte, noch keineswegs eine historische Persönlichkeit, ein Mensch von Fleisch und Blut, sein Leiden, Sterben und Auferstehen nicht Tatsachen einer nur eine kurze Spanne Zeit zurückliegenden geschichtlichen Wirklichkeit, sondern Jesus war für Paulus nur "ein Mensch in der Idee," seine Geschichte nur ein ideales Geschehen. War aber dieser Jesus "von Paulus einmal, so fährt Drews fort, für einen Menschen, wenn auch freilich nur in der Idee, erklärt, so konnte es ja nun offenbar keine Schwierigkeit mehr machen, diesen Gedanken seiner Menscheit näher auszugestalten; die ewige Geschichte dieses Iesus, wie Paulus sie verstanden hatte, brauchte alsdann nur in ein zeit = lich es Geschehen auseinandergezogen, der Mythus des sich selbst für die Menschen opfernden Gottmenschen in die Lebensgeschichte eines wirklichen Menschen umgedeutet zu werden, und der Stoff der Evangelien war fertig 1)."

Nein, das war er noch lange nicht. Höchstens der Antrieb, eine folche Geschichte zu komponieren, wäre damit gegeben gewesen, aber noch nicht der Stoff. Mag nun Drews für die Einzelheiten nach den Modellen und Quellen suchen, wo er will, im Alten Testament und in den mythischen Vorstellungen des vorchristlichen Heiden-

<sup>1)</sup> S. 27 ff.

tums, jedenfalls steht doch zu erwarten, daß die Geschichtsbildung dort eingesetzt habe, wo sie nach Drews ihre eigentliche Burzel hatte, bei dem Manne, der den Antrieb zu solcher Geschichtsbildung gegeben, bei Paulus.

Aber grade dieses ist nicht der Fall. Was Paulus — abgese= hen von den nackten Tatsachen Tod und Auserstehung — an Ereig= nissen aus dem Leben Iesu erwähnt, sindet sich in den Evangelien nicht oder doch so nicht wieder. Und was in den Evangelien er= zählt wird, hat bei Paulus keinen Anknüpfungspunkt.

Wie wir gesehen haben, kommt Paulus nur zweimal eingehender auf Ereignisse der Geschichte Jesu zu sprechen, indem er über die Einsehung des Abendmahls berichtet und indem er die Erscheinungen des Auferstandenen aufzählt, und zwar beidemal sich auf die ihm zuteilgewordene Ueberlieferung berufend.

Was zunächst die Abendmahlsstiftung anlangt, so sindet sich ein dem Bericht des Paulus im wesentlichen gleichlautender Bericht nur im Lukasevangelium, und auch hier nur, wenn man annimmt, daß die in unseren gewöhnlichen Texten enthaltene Form die ursprüngliche ist und nicht etwa die mit Luk. 22, 19ª schließende Form des Codex D und anderer alter Zeugen (also ohne V. 19b und 20). Markus und Matthäus berichten durchaus abweichend. Man sollte doch erwarten, daß die evangelischen Berichte, wenn Paulus den Untried zur Geschichtsbildung gegeben hat, in erster Linie das, was Paulus an Material bot, nicht übergangen hätten. Eben dieses ist aber doch geschehen.

Noch bezeichnender ist der zweite Fall, die Auferstehungsberichte in 1 Kor. 15, 5 ff. Die in V. 5 und 7b genannten Erscheinungen lassen sich zur Not mit den in den Evangelien berichteten identifizieren, aber auch eben nur zur Not, wie die verschiedenen Bemühungen der Gelehrten beweisen. Aber daß Jesus dem Jakobus erschienen sei, berichten die Evangelien nirgends, und noch bedeutsamer ist, daß sie von der Erscheinung des Auferstandenen vor mehr als 500 Brüdern nichts wissen. Aus dieser Tatsache hat Drews sogar auf völlige Unglaubwürdigkeit und damit Ungeschichtlichkeit des Berichtes geschlossen.

Es ist ja in der Tat auffallend, daß die evangelische Ueberlieserung über dieses Ereignis nichts berichtet. Das beweist aber doch nur die uns bereits bekannte Tatsache, daß nicht alles, was an Ueberlieserungen in Umlauf gewesen ist (Paulus beruft sich grade auch hier auf die Ueberlieserung), unseren Evangelisten bekannt geworden ist und in ihren Schriften Aufnahme gefunden hat. Grade betreffs der Erscheinungen des Auserstandenen gehen Matthäus und Lukas in

ihren Berichten auseinander. Dem einen ist also unbekannt geblieben, was dem anderen bekannt geworden ist, und umgekehrt. Und das Markusevangelium ist uns — nach den ältesten Handschriften — ohne seinen ursprünglichen Schluß erhalten geblieben, es bricht mit 16, 8 ab. Was in unseren Bibeln darauf folgt, ist eine spätere Ergänzung. Was aber in dem ursprünglichen Markusschluß gestanden hat, wissen wir nicht. Somit gibt uns die Tatsache, daß die Evangelien über jenes Ereignis nichts berichten, noch nicht das Recht, seine Geschichtslichseit zu bestreiten.

Eins ergibt sich aber hier mit unmißverständlicher Deutlichkeit, — daß die evangelische Ueberlieferung oder "Geschichtsbildung" ihren Ausgangspunkt nicht von Paulus und der paulinischen Predigt her genommen hat. Stände diese am Ansang der Entwicklung, dann bleibt schlechterdings unerklärlich, daß bei der nachsolgenden Geschichtsbildung dieser schlagendste aller Beweise sür die Auserstehung Issu völlig aus dem Gesichtskreis geschwunden ist. Nicht einmal der dritte Evangelist, der Pauliner, kennt dieses Ereignis, ebensowenig wie die meisten übrigen von Paulus angesührten Erscheinungen.

Diese Diskrepanz beweist unwiderleglich, daß Paulus und die in den Evangelien erhaltene Ueberlieserung von einander unabhängig sind.

Das Gleiche, die völlige Unabhängigkeit der Evangelien von Paulus, ebenso aber auch von der ganzen sonstigen urchriftlichen Literatur und der in ihr zum Ausdruck kommenden Gedankenwelt, ergibt sich, wenn wir auf den Inhalt der Evangelien blicken. Einzelheiten und Einzelgeschichten will ich absehen. Rur zweierlei fei genannt: im Mittelpunkt der Predigt Jesu steht (nach den synoptischen Evangelien) die Verkündigung vom "Himmelreich", bezw. "Reich Gottes", und von Anfang bis zu Ende kehrt im Munde Jesu immer wieder die so überaus charakteristische Gelbstbezeichnung als des "Menschensohnes." Bon beidem in der ganzen sonstigen urchriftlichen Literatur kaum eine Spur. Die Bezeichnung Jesu als Menschensohn findet sich in der neutestamentlichen Literatur sonst nur noch einmal (Apg. 7, 56), das bei Matthäus so häufige Wort "Himmelreich" nur bei diesem Evangelisten, das entsprechende Wort, das Markus und Lukas dafür haben, das "Reich Gottes" begegnet uns im übrigen Neuen Testament nur einige wenige Mal.

Und wenn sich für diese Bezeichnungen auch Anknüpfungspunkte im Alten Testament nachweisen lassen, so ist doch zu fragen: wie ist es dazu gekommen, daß die evangelische Ueberlieserung in den Mittelpunkt gestellt hat, was der sie umgebenden Gedankenwelt nicht entsprach, dagegen die in der sonstigen neutestamentlichen Literatur vorzugsweise betonten Gedanken unberücksichtigt ließ, die Ueberlieferung, die doch auf dem gleichen urchristlichen Boden "entstanden" sein soll?

Ergibt fich somit, daß die Evangelisten weder den Inhalt ihrer Darstellung, noch deren Farben der sie umgebenden Gedankenwelt, sei es des Judentums, sei es der Urchristenheit, entlehnt haben, so folgt daraus, daß fie an eine feste Ueberlieferung gebunden gewesen find und nur aufgezeichnet haben, was diese Ueberlieferung ihnen Und daraus folgt weiter, daß auch diese Ueberlieferung schlechterdings nicht ein auf dem Boden des Judentums oder des Urchristentums entstandenes Phantasieprodukt sein kann. Gelbst wenn man, wie Drews tut, auf Einzelerscheinungen der Zeit zurückgreift, Sektenbildungen wie die Effener und Therapeuten heranzieht oder nach religionsgeschichtlichen Parallelen aller Urt ausspäht, bleibt das Problem unlösbar. Was wir von jenen Setten wiffen, ift zu wenig, als daß sich mit Sicherheit fagen läßt, hier sei lettlich jenes Jesusbild entstanden, das uns in den Evangelien entgegentritt. Ja, das Benige, das wir wiffen, ist dazu noch dieser Meinung direkt ungünftig und nötigt, diese Lösung der Frage abzulehnen.

Auch was sich an religionsgeschichtlichem Material beibringen läßt, was das Alte Testament an "messianischen Borbildern" bietet oder das Heidentum mit seinen mythologischen Borstellungen aufweist, vermag im besten Fall nur zu erklären, wie es in der evangelischen Ueberlieserung zu diesem oder jenem Sonderzuge, zu dieser oder jener Ausgestaltung, Umsormung, Beränderung, Färbung gestommen ist, mit einem Bort: von hier aus läßt sich wohl gelegentlich die Form der Ueberlieserung erklären, nicht aber die Entstehung der Ueberlieserung selbst.

Es gibt nur eine Antwort, die den geschilderten Umständen allseitig gerecht wird: es muß der Ueberlieferung eine geschichtliche Birklichkeit zu Grunde liegen: Jesus muß wirklich gelebt und gewirkt haben.

Diesem Schlusse kann man auch nicht entgehen, wenn man, wie Drews tut, an die Stelle dieser geschichtlichen Persönlichkeit einen hypothetischen Kultgott Jesus rückt, der bereits in vorchristlicher Zeit verehrt worden sein soll. Denn selbst angenommen, daß es einen solchen vorchristlichen Jesuskult wirklich gegeben habe — was aber noch eine unbewiesene Hypothese ist —, so würde das nur zu erklären imstande sein, daß die Phantasie seiner Anhänger der Gestalt

ihres Kultgottes überhaupt Fleisch und Blut verliehen und ihm eine Lebensgeschichte angedichtet habe. Diese Geschichte wäre aber dann in eine ferne Bergangenheit verlegt worden, nicht aber in die eigene Zeit und in die eigene nächste räumliche Umgebung, wo die Generation, die das von diesem Jesus Erzählte selbst erlebt und mit eigenen Augen gesehen haben soll, noch keineswegs ausgestorben war. Darin, daß die Geschichte Jesu und die Ueberlieserung über sie zeitzlich dicht bei einander stehen, liegt der unumstößliche Beweis dafür, daß diese Geschichte Jesu keine Phantasiedichtung, sondern eine geschichtliche Wirklichseit ist.

Es gibt nun aber im Neuen Testament noch eine Schrift, deren Zeugnis für die Geschichte Jesu man nicht wird ignorieren dürsen, ein Zeugnis, das um so gewichtiger ist, als es sich neben die besprochenen synoptischen Evangelien als ein durchaus selbständiges hinstellt. Das ist das vierte Evangelium, das uns unter dem Namen des Johannes überliefert ist.

Dieses Evangelium ist nun freilich selbst eine hart umstrittene Größe, und auf seiten der kritischen Theologie ist man immer sicherer in dem Urteil geworden, daß diesem Evangelium überhaupt kein Zeugenwert sür die Geschichte Jesu zukomme, weil es nur eine erst dem 2. Jahrhundert angehörige, in historischer Hinsicht fast ausschließelich auf den synoptischen Evangelien ruhende Lehrdichtung sei. Dieses Urteil bedarf heute einer wesentlichen Einschränkung. Auch auf seiten der kritischen Schule mehren sich die Stimmen, die anerkennen, daß im 4. Evangelium zum mindesten vielsach gute geschichtsliche Kunde, die zum Teil gar vor der Gynoptiker den Borzug verdient, verarbeitet worden sei. Wir haben oben einen solchen Fall kennen gelernt, indem wir sahen, daß die Synoptiker selbst betress Todesdatums Iesu ihren Bericht als sehlerhaft erkennen lassen und daß das 4. Evangelium in ungesuchter Uebereinstimmung damit ein richtigeres Datum an die Hand gibt.

Aber noch mehr! Man ist in jüngster Zeit zu der Erkenntnis gelangt, daß das 4. Evangelium, wie schon früher mehrsach vermutet worden ist, in der Gestalt, in der es uns vorliegt, keine literarische Einheit bildet, sondern daß in ihm eine ältere Grundschrift erhalten sei, die in späterer Zeit eine Bearbeitung ersahren habe. Daß vor allem das 21. Kapitel nicht dem ursprünglichen Bestande der Schrift angehört hat, sondern ihr, die in 20, 30 f. ihren volltönenden Abschluß gefunden hat, nachmals angeschoben worden ist, wird allgemein anerkannt. Und daß hier ein anderer redet als der ursprüngs

liche Verfasser, wird an den Schlußversen des Kapitels unmißverständlich klar.

Ist nun überhaupt eine fremde Hand an dem Evangelium, ehe es in die Deffentlichkeit trat, tätig gewesen, so fragt es sich, ob sich ihr Tun nur darauf beschränkt hat, daß 21. Kapitel anzusügen, oder ob sie auch an dem übrigen Evangelium gearbeitet hat, sei es, daß der Bearbeiter eine ursprünglich kürzere Grundschrift aus anderen Quellen ergänzt, sei es, daß er manches auch aus eigener Kenntnis der Ueberlieferung hinzugesügt hat.

Bewährt sich nun diese Erkenntnis als richtig, so ist damit das bisherige kritische Urteil über das vierte Evangelium völlig verschoben. Was man bisher gegen die apostolische Autorschaft ins Feld geführt hat, trifft vielleicht das Evangelium als solches, d. h. das Evangelium in seiner heutigen Gestalt, also genauer die Bearbeitung der ursprünglichen Grundschrift, nicht aber ohne weiteres auch schon diese Grundschrift selbst. Diese unterliegt durchaus einer anderen Beurteilung.

Bon hieraus würde verständlich werden, wie es möglich gewefen ist, daß man auf der einen Seite mit aller Entschiedenheit eine Abfassung des vierten Evangeliums durch einen Apostel hat vertreten, auf der anderen mit gleicher Entschiedenheit hat bekämpfen können. Es sind eben tatsächlich im Evangelium Stücke vorhanden, die sich nur als persönliche Erinnerungen eines Augenzeugen der Geschichte Jesu begreifen lassen, auf der anderen Seite aber auch Stücke, die dem widerstreiten.

Mag man diese Stücke im einzelnen gegeneinander abgrenzen, wie man wolle, und über den Umfang der Grundschrift verschiedener Meinung sein, — daß überhaupt im 4. Evangelium die Erinnerungen eines Augenzeugen verarbeitet worden sind, wird, wenn man Grundschrift und Bearbeitung unterscheidet, auf die Dauer nicht zu bestreiten sein. Die Schlußverse des 21. Kapitels mit ihrem Zeugnis über den Berfasser gewinnen unter der genannten Boraussetzung nur an Kraft.

In jenem namenlosen Jünger, der uns im 4. Evangelium mehrfach begegnet (1, 35 ff.; 13, 23; 18, 15; 19, 26; 20, 2; 21, 7, 20), erblickt der Herausgeber, der jene Schlußverse schrieb, den eigentlichen Berfasser, und er fügt hinzu: "Und wir wissen, daß sein Zeugnis wahr ist" (21, 24). Mit dem "wir wissen" kann m. E. sich nur der Sprechende mit seinen Lesern zusammensassen. Dann geht aus diesem Zeugnis unwiderleglich klar hervor, nicht nur, daß dieser

Jünger des 4. Evangeliums nicht eine erdichtete "Idealgestalt," sondern ein Wesen von Fleisch und Blut gewesen ist, sondern auch, daß man von diesem Manne gewußt hat, daß er zu der nächsten Umgebung Jesu gehört hat.

Neben jene Redesammlung des Apostels Matthäus, die uns im ersten und dritten unserer Evangelien in verarbeiteter Gestalt erhalten geblieben ist, und die Petruserinnerungen, die den Grundstock des Markusevangeliums bilden, tritt also noch die Schrift eines anderen Apostels und Augenzeugen der Geschichte Jesu. Und damit ist ein neues vollgültiges Zeugnis für die Wirklichkeit der Geschichte Jesu gegeben.

#### III. Die übrigen Schriften des Neuen Testamentes.

Nächst den bereits besprochenen Schriften des Neuen Testamentes sessellt vor allem die Apostelgeschichte unsere Ausmerksamkeit, neben den Evangelien das einzige Buch historischen Inhalts im neutestamentlichen Kanon. Wenn nun auch diese Schrift ihrem literarischen Charakter nach nicht anders zu beurteilen ist wie die Evangelien und die antike Geschichtsschreibung überhaupt, so behält doch auch sie ihre volle historische Glaubwürdigkeit. Daß wir in der Tat keinen Grund haben, ihren historischen Angaben Mißtrauen entgegenzubringen, dassür haben wir schon oben in der ungesuchten Uebereinstimmung ihrer Angaben mit denen der paulinischen Briefe ein Anzeichen gefunden. Es kommt noch ein weiteres Moment bestätigend hinzu.

In der Ueberschrift (1, 1) bezeichnet der Berfasser selbst sein Werk gewissermaßen als eine Fortsetzung seines ersten, in dem er das Leben Jesu beschrieben habe, und widmet auch dieses Werk demselben Theophilus, dem jenes gewidmet war. Das war das dritte Evangelium. Somit stammt die Apostelgeschichte aus der gleichen Feder wie dieses Evangelium. Nun haben wir gesehen, daß der Verfasser dieses Evangeliums auf Grund sorgfältiger Quellenstudien gearbeitet und sich bemüht hat, eine möglichst genaue Geschichtsdarstellung zu geben. Es ist anzunehmen, daß er auch bei seinem zweiten Werke in ähnlicher Weise gearbeitet hat.

Diese Annahme erweist sich jedenfalls insofern als richtig, als wir an einem Teile seines Buchs sogar noch genau nachzuweisen in

der Lage sind, daß er auch hier tatsächlich eine Quellenschrift, die ihm vorlag, benutt hat. An mehreren Stellen nämlich treten uns Abschnitte entgegen, in denen die Erzählung in der ersten Person Pluvalis geführt ist, während sonst immer in der dritten Person erzählt wird. Es ist eine allgemein anerkannte Tatsache, daß in diesen Abschnitten Stücke einer Quellenschrift erhalten sind, die von einem Augenzeugen der geschilderten Begebnisse stammt und die man des dort gebrauchten "Wir" wegen die "Wirquelle" zu nennen pslegt. Ob der Versassen Berkes mit dem Versasser der "Wirquelle" idenstisch ist oder nicht, mag hier dahingestellt bleiben.

Hat er aber an diesen Stellen eine Quelle benutzt, so ist anzunehmen, daß er auch für die anderen Partien seines Werkes sein Material sich aus solchen Quellen, seien es nun schriftliche Aufzeichnungen oder mündliche Ueberlieserungen, beschafft hat. Daher haben wir auch kein Recht daran zu zweiseln, daß er die in seinem Werke berichteten Tatsachen aus seinen Quellen ersahren hat und uns im wesentlichen wirkliche Geschichte berichtet.

Es ist nun sehr bezeichnend, was uns der Berfasser der Apostelgeschichte in der ersten Hälfte seines Buches über die Anfänge und die älteste Geschichte der christlichen Gemeinde zu erzählen weiß.

Nach seiner Darstellung hat die erste Christengemeinde sich seineswegs den Juden gegenüber als eine Sondergemeinschaft, die im Besitze einer Sonderlehre war, gefühlt, sondern die christgläubigen Jünger waren und blieben Juden unter Juden, die nicht daran dachten, sich von ihren Bolksgenossen und deren Gesetz und Gottesdienst zu separieren. Sie unterschieden sich von ihren Bolksgenossen nur durch die Ueberzeugung, daß in jenem ans Kreuz gehefteten Jesus von Nazareth der Messias erschienen sei und sich durch seine Auserstehung als solcher erwiesen habe. Für diese ihre Ueberzeugung suchten sie auch ihre Bolksgenossen zu gewinnen.

Bezeichnend dabei ist nun ein Doppeltes. Zunächst ist es das, daß diese ersten Jünger nach der Darstellung der Apostelgeschichte vorläusig noch gar kein Berständnis für die Bedeutung des Tades Jesu hatten. Jesus ist ihnen vielmehr der Messias, obgleich er am Kreuz hingerichtet worden ist. Nicht sein Tod, sondern nur seine Auserweckung aus dem Tode erweist ihn als den Messias (vgl. Apg. 2, 23 ff.; 3, 15; 5, 30). Wäre bereits in vorchristlicher Zeit der Glaube an den sterben den und auferstehenden Gottheiland in jüdisch-synkretistischen Kreisen vorhanden gewesen und aus diesem Glauben das Christentum erwachsen, so wäre jene Stellung der ersten

Christen unbegreislich. Erst bei Paulus finden wir die Erkenntnis, daß Jesus auch leiden und sterben mußte, — daß also auch seinem Tode eine Bedeutung zukomme. Jene Stellung der ersten Christen ist um so auffallender, als nach den Evangelien Jesus ja die Notwendigkeit seines Leidens vorausgesagt hatte. Sie entspricht aber durchaus der von den Jüngern damals bewiesenen Berständnislosigekeit und der dieser entsprechenden Enttäuschung, als nun dieses Ereignis doch eintrat (vgl. bes. Mark. 8, 31 ff. und Luk. 24, 20 ff.).

Ebenso auffallend ist zum anderen, daß die ersten Jünger — auch in ihrer Missionspredigt, mit der sie doch ihre jüdischen Bolksgenossen zu gewinnen bestrebt waren, — immer wieder den Juden vorhalten: ihr habt den Heiligen Gottes verleugnet und getötet (Apg. 2, 23, 36; 3, 14 ff.; 4, 10; 5, 30). Das ist nur verständlich, wenn eine historische Wirklichkeit solcher Rede zu Grunde liegt. Denn es wäre doch eine seltsame Missionspredigt, die den zu Gewinnenden ein Berbrechen vorwirft, das sie gar nicht begangen haben.

Daß sie damit nicht ein Ereignis ferner Bergangenheit meinen, sondern den Bolksgenossen ihre eigene verbrecherische Tat vorwerfen, erhellt daraus, daß diese Jünger ja ausdrücklich hervorheben, unter Herodes und Pilatus sei diese Tat geschehen (4, 27; 3, 13). Damit stimmt, daß sie nicht nur den Juden sagen, sie hätten die Wundertaten jenes Jesus mit eigenen Augen gesehen (2, 22), sondern sich auch immer wieder für die Auserstehung auf ihre eigene Augenzeugenschaft berusen (2, 32; 3, 15; 4, 20; vgl. auch 10, 41). Also eine erst eben, in allerjüngster Bergangenheit vollbrachte Tat halten sie den Juden vor, und doch antwortet ihnen keiner von diesen: ihr lügt! Die Juden bedrohen sie vielmehr, sehen sie gesangen, geißeln sie, suchen sie in jeder Weise zum Schweigen zu bringen (vgl. 4, 17 ff.; 5, 18, 40), — aber sie vermögen die Tat nicht abzuleugnen.

Selbst wenn wir zugeben wollten, daß der Verfasser der Apostelsgeschichte hier nicht wirkliche Geschichte erzähle, sondern nur eigene Phantasien vortrage, und daß namentlich die Reden, die er die ersten Jünger halten läßt, ganz frei erfundene Kompositionen seien, so wird die Sachlage dadurch nicht viel anders. Wir müßten dann fragen: wie ist ein nach Paulus schreibender und von Paulus beeinflußter Schriftsteller darauf gekommen, jenen ersten Jüngern eine solche Auffassung vom Tode Christi anzudichten, wie er getan hat? und wie ist er darauf verfallen, ihnen den erwähnten Vorwurf gegen die Juden in den Mund zu legen? Mit beidem mußte er ja das größte Mißtrauen gegen die Wahrheit seiner Erzählung wecken. Und doch muß

er ja das Bestreben gehabt haben, den Eindruck hervorzurufen, daß das von ihm Erzählte wahr sei. Seine Erzählung oder auch seine "Ersindung" ist nur begreislich, wenn ihr zum mindesten die Tatsachen als geschichtliche Birklichkeit zu Grunde liegen, daß der Jesus, an den die Christen als den Messias glaubten, von den Juden getötet worden ist und daß die Christen zu Zeiten für diesen Tod kein Berständnis gehabt haben. Ja, sogar den Apostel Paulus läßt er im weiteren Berlauf seiner Erzählung noch wesentlich in gleicher Weise vom Tode Christi reden (13, 28 ff.), — ein neuer Beweis, daß die urchristliche Ueberlieserung über Jesus nicht erst auf Grund der paulinischen Theoslogie entstanden ist.

Was die Apostelgeschichte sonst an Daten aus dem Leben Jesu bietet, stimmt mit dem von den Evangelien Berichteten im wesentlichen überein, kann also einen selbständigen Zeugniswert nicht beanspruchen. Immerhin ift aber bemerkenswert, daß auch sonst mehrfach die Tatfächlichkeit dieser Geschichte die notwendige Voraussetzung für die Erzählung bildet, wie das bei den obenangeführten Stücken der Fall war. Go wird nicht nur in den an die Juden gerichteten Reden auf Einzelheiten der Geschichte Jesu Bezug genommen, auf seine Bunder (2, 22), auf das Berhalten des Bilatus (3, 13), die Barabbasepisode (3, 14), sondern es wird auch sonst die Renntnis der geschichtlichen Tatsachen als selbstverständlich vorausgesetzt (10, 37 ff.). Auch bei der ergänzenden Apostelwahl wird ausdrücklich als Bedingung aufgestellt, daß der zu Erwählende einer von den Männern sein müffe, "die mit uns während der ganzen Zeit zusammen waren, da der Herr Jesus bei uns ein- und ausging, von der Taufe des Johannes an bis zum Tage, da er von uns entrückt wurde" (1, 21 ff.).

Besonders bemerkenswert ist bei letztere Erzählung der Bericht über die Beranlassung zu dieser Ergänzungswahl, das Ende des Judas (1, 18 ff.). Ueber dasselbe Ereignis berichtet auch das Matthäusewangelium (27, 3—10). Beide Berichte sind aber völlig verschieden und dabei alle beide so legendenhast, daß keiner vor dem anderen den Borzug verdient. Ebenso steht es mit dem uns von Papias über dieses Ereignis Erzählten. Da nun einander so völlig widersprechende Legenden nicht eine aus der anderen entstanden sein können, divergierende Legenden aber auch nicht ohne einen konkreten Anlaß, an den sie anknüpsen, entstehen können, so muß auch diesen Erzählungen ein solch konkreter Anlaß zu Grunde liegen, d. h. die Entstehung dieser einander widersprechenden legendenhasten Erzählungen ist nur begreissich, wenn ihnen der Berrat des Judas und sein Ausscheiden

aus dem Apostelkreise als geschichtliche Tatsache zu Grunde liegt. Nur diese Tatsachen kannte man; über das, was Judas weiter getan hatte und was endlich aus ihm geworden war, besaß man keine sichere Kunde mehr, und der Vermutung war freier Spielraum gegeben.

Enthält schon die Apostelgeschichte in ihrem historischen Bericht im ganzen nur wenige Angaben über die Geschichte Jesu, so läßt sich in den übrigen Schriften des Neuen Testaments erst recht nicht viel an solchen Angaben erwarten. Sind es doch, wie schon oben gelegentlich (Kap. 2) erwähnt wurde, Lehrschriften, die durchaus von anderen Interessen beherrscht erscheinen. Immerhin sehlt es doch auch in ihnen nicht an manchen Einzelzügen, die erkennen lassen, daß auch hier die Geschichte Jesu als eine historische Wirklichkeit vorausgesetzt ist.

Auch hier sind es vornehmlich der Tod und die Auferstehung Jesu, die betont werden. Es ist aber doch bezeichnend, wie z. B. 1 Petr. 2, 21 st. davon geredet wird, wie Christus sein Leiden getragen hat und damit uns für unser Leiden ein Borbild geworden ist; — hier erscheint nicht nur die Tatsache seines Leidens in seiner heilsgeschichtlichen Bedeutung hervorgehoben, sondern es wird auch vorausgeset, daß die Leser die Einzelzüge des Geschichtsverlaufs kennen. Damit stimmt gut überein, daß der Bersasser sich an ganz unauffälliger Stelle einen Augenzeugen des Leidens Christi nennt (5, 1).

Nun wird man freilich von diesen und ähnlichen Stellen sagen, sie könnten nicht beweiskräftig sein, denn sie setzten nicht eine wirkliche Geschichte Jesu, sondern nur die evangelischen Erzählungen von dieser Geschichte voraus. So kann man diese Stellen aber nur beurteilen, wenn man sie für sich in Betracht zieht. Innerhalb der Zeugnisse der gesamten urchristlichen Literatur gewinnen sie doch ein anderes Gewicht.

Ebenso steht es mit dem 1. Johannesbrief. Wenn es dort gleich am Ansang heißt: wir verkündigen, was wir gesehen haben mit unseren Augen und mit unseren Händen betastet haben und was wir gehört haben, — so könnte vielleicht grade die starke Betonung der Augenzeugenschaft des Berfassers die Ansicht annehmbar erscheinen lassen, es seien diese Worte mit bewußter Absichtlichkeit den Einleitungssähen des 4. Evangeliums nachgebildet (vgl. bes. 1, 14). Aber wenn man anerkennt, daß das 4. Evangelium, wenn auch nur seinem Grundstocke nach, aus der Feder eines Augenzeugen stammt, so wird auch das Zeugnis des 1. Johannesbrieses in ein anderes Licht gerückt und läßt sich nicht mehr so leicht als nicht ins Gewicht fallend beiseite schieben.

Noch bedeutsamer aber ift, was uns der sogen. Hebräerbrief an Zeugnissen über die Geschichte Jesu bietet. Bon wem dieses Schriftstück stammt, wissen wir nicht. "Das weiß Gott der Herrallein," hat schon Origenes gesagt, und dabei muß es auch heute sein Bewenden haben. Aber wenn wir nun auch mit mehr Sicherbeit sesstschen Können, daß dieser Brief erst etwa zwischen 80 und 90, also geraume Zeit nach der Entstehung unserer drei ersten Evangelien, versaßt ist, so können wir doch nicht sagen, daß sein Versassen diese Evangelien bereits gesannt habe. Der Brief zeigt zu mehrsach Berührungen mit dem, was diese Evangelien erzählen, aber diese Berührungen sind derart, daß man zweiseln kann, ob der Versassen uns ser diese geslossen sind, gesannt hat. Dieser Eindruck wird noch verstärft, wenn wir gelegentlich Angaben sinden, die uns so in den Evangelien nicht entgegentreten.

Schon die starke Betonung dessen, daß Jesus "außerhalb des Tores" gelitten habe (13, 12), läßt zweiselhaft erscheinen, daß der Bersasser das nur aus Mark. 15, 20 oder Matth. 27, 32 ("sie führten ihn hinaus", bezw. "gingen hinaus") erschlossen habe, denn an beiden Evangelienstellen geht unmittelbar voraus, daß die Soldaten Jesum "in den Hof des Prätoriums hineingeführt" haben (Mark. 15, 16; Matth. 27, 27), sodaß also hier an ein Hinaussühren nicht aus der Stadt, sondern aus dem Prätorium gedacht ist. Der Bersasser muß vielmehr gewußt haben, daß die Hinrichtungsstätte, an der Jesus den Tod erlitt, außerhalb der Tore Jerusalems belegen gewesen sei.

Noch bezeichnender ist seine Angabe 5, 7, daß Jesus "in den Tagen seines Fleisches Bitten und Flehen vor den, der ihn retten konnte aus dem Tode, mit starkem Geschrei und Tränen gebracht und Erhörung gefunden habe von der Schwachheit." Hier ist fraglos an den Gebetskampf Jesu in Gethsemane gedacht. Aber die Erzählung unserer Evangelien enthält nichts von "Geschrei und Tränen", legt auch durch nichts nahe, die Szene so auszumalen. Hier liegt offensichtlich eine Sondertradition vor 1). Daß überhaupt über diese Szene verschiedene Traditionen in Umlauf waren, zeigt auch ein Bergleich der Lukaserzählung mit der ber beiden Seitenreserenten.

<sup>1)</sup> Ein "Weinen" Jesu wird nur noch im Lukasevangelium (19, 41) und im Johannesevangelium (11, 35) erwähnt. Es läßt sich auch sonst nachweisen, daß grade die Sondertradition des Lukas mit dem 4. Evangelium mancherlei Berührungen zeigt.

Das Hauptthema des Hebräerbriefs ist der "Hohepriester nach der Ordnung des Melchisedets", der erhöhte Hohepriester, der die Himmel durchschritten (4, 14) und sitzet zur Rechten Gottes (8, 1). Dieser Gedanke, daß es der Erhöhte ist, der unser Hohepriester ist, ist so beherrschend, daß man die Ausführungen des Brieses sogar dahin verstehen zu müssen geglaubt hat, daß nach Anschauung des Bersasers nicht die Hingabe Iesu in den Tod, sondern ausschließlich das Tun des Erhöhten als sein hohepriesterliches Tun zu fassen sei.

Um fo auffallender ift das Interesse, das der Berfasser an der menschlichen Niedrigkeit und Schwachheit des Sohepriefters Jesus zeigt. Ausdrücklich wird betont, daß der himmlische Gottessohn erniedrigt worden ist unter die Engel und "geschmeckt" habe die Leiden des Todes (2, 9), daß er in allem gleich geworden sei den Menschen (2, 14, 17; 4, 15), daß er Bersuchungen ausgesetzt gewesen sei (2, 18; 4, 151), mit seiner Schwachheit ringen mußte (5, 7) und Gehorsam lernen in seinem Leiden (5, 8). Wenn man beobachtet, wie der Berfasser sich bemüht nachzuweisen, daß und warum es so sein mußte (vgl. bef. 2, 9 ff., 14, 17 ff.; 4, 15), so wird daraus deutlich, daß er nicht um seiner Auffassung vom Sohepriester willen diese Züge besonders betont habe, sondern daß sie ihm in der geschichtlichen Ueberlieferung gegeben waren. Ja, es hat sogar den Unschein, daß der Berfasser unter dem starken Eindruck deffen stand, was er von den Augenzeugen des Lebens Jesu vernommen. Daß er folchen Augenzeugen seine Renntnis verdankt, läßt er selbst durchblicken, wenn er 2, 3 betont, daß diejenigen, die Jesum felbst gehört hatten, seine Berkündigung "uns" weiter überliefert haben, wodurch die Wahrheit des Ueberlieferten verbürgt erscheine.

Es wäre schwer verständlich, wie solche Aussagen den genannten Eindruck widerspiegeln könnten, wenn im Hintergrunde nicht eine geschichtliche Wirklichkeit, sondern nur eine Phantasiedichtung stände. Grade wenn wir nicht nur eine nüchterne geschichtliche Aussage vor uns haben, sondern den Eindruck, unter dem ein Schriftsteller steht, nachempfinden können, haben wir oft daran, also an dem, was

<sup>1) 4, 15: &</sup>quot;in allem." — Wieder eine auffallende Berührung mit der Sondertradition des Lukas. Während bei Matthäus die Versuchung Jesu auf den dreimaligen Akt nach dem 40-tägigen Wüstenausenthalt sich beschränkt, dauert bei Lukas die Versuchung an (4, 1) und der Satan verläßt Jesum danach nur zeitweilig (4, 13). So redet Jesus denn auch am Schluß seines Lebens von den Versuchungen, in denen die Jünger bei ihm ausgeharrt haben (22, 28).

zwischen den Zeilen steht, einen stärkeren Beweis für die Wahrheit der Aussagen als an dem, was in den Zeilen selbst zu lesen steht.

So läßt denn das Neue Testament, von welcher Seite man es auch ins Auge faßt, keinen Zweifel darüber aufkommen, daß seinen Berichten und Angaben über Jesus nicht nur überhaupt eine geschichtliche Wirklichkeit zu Grunde liegt, sondern daß ihnen auch eine so hohe Glaubwürdigkeit zukommt, daß wir an der wesentlichen Geschichtlichkeit des Berichteten zu zweiseln kein Recht haben.

## IV. Die außerkanonischen Schriften.

Die im Neuen Testamente enthaltenen Evangelien sind nicht die einzigen Niederschläge der Ueberlieserung über Jesus gewesen und sie haben diese Ueberlieserung sicher nicht in ihrem ganzen Umfange in sich aufgenommen. Das wird schon durch einen Bergleich der Evangelien untereinander wahrscheinlich gemacht. Ist es bereits den Bersassen des Matthäus- und Lukasevangeliums, und zwar dem einen noch mehr wie dem andern, möglich gewesen, ein bedeutend reicheres Material als ihr Vorgänger Markus zusammenzubringen, so ist von vornherein anzunehmen, daß es doch auch ihnen nicht gelungen sein wird, den Born der Ueberlieserung bis auf den letzen Rest auszuschöpfen.

Diese Vermutung täuscht nicht. Es gibt auch Ueberliese = rungsreste außerhalb der Evangelien. Bereits die neben den Evangelien im Neuen Testament stehenden Schristen enthalten gelegentlich Ueberlieserungsstoffe, die wir in den Evangelien nicht oder doch so nicht wiedersinden. So war oben z. B. von den Paulusderichten über die Einsetzung des Abendmahls und die Erscheinungen des Auserstandenen die Rede. Ferner sinden wir in den Paulusdriesen hie und da Worte des Herner sinden wir in den Evangelien nicht überliesert sind (vgl. 1 Kor. 7, 10; 9, 14; 1 Thess. 4, 15). Auch die Apostelgeschichte zitiert ein Hernwort direkt als solches, das sich in den Evangelien nicht sinder (Apg. 20, 35).

Auch außerhalb der neutestamentlichen Schriften ist uns hie und da noch manches Wort als von Jesus stammend erhalten. Es sind allerdings nur spärliche Reste solcher "Agrapha", wie man sie nennt, die sich in anderen Schriften bis in unsere Gegenwart her-

übergerettet haben oder durch neue Funde wieder ans Licht gebracht worden sind. Daß ihre Zahl ursprünglich viel größer war und daß auch nach der Entstehung der Evangelien noch so mancherlei an Ueberlieserung in Umlauf gewesen ist, erhellt auch aus einem Zeugnis des Eusebius über Papias. Dieser Papias hat es noch der Mühe für wert gehalten, überall Umfrage zu halten und an Herrnworten zu sammeln, was irgend noch zu sinden war. Leider ist uns seine Sammlung, die Luther noch gelesen haben soll, verloren gegangen.

In so geringer Zahl sich nun auch solche außerhalb der Evangelien überlieferte "Berrnworte" erhalten haben, so erscheinen sie doch nicht völlig wertlos. Es ist manches unter ihnen, das nach Inhalt und Form durchaus echt sein kann, und so haben denn folche Worte auch hier und da in den alten Evangelienabschriften Eingang gefunden und nehmen sich dort im Berhältnis zu dem sie umgebenden Kontext keineswegs wie Fremdkörper aus. Das ist grade das Intereffante, daß sie zumeist die Färbung namentlich der in den synoptischen Evangelien gebotenen Serrnworte tragen. Ob sie - oder auch nur zum Teil - wirklich von Jesus herstammen, wird sich natürlich nicht mit Sicherheit erweisen lassen, freilich oft genug auch das Gegenteil nicht. Bermag ihre Egistenz demnach auch nicht einen Beweis für die Wirklichkeit der Geschichte Jesu abzugeben, so bestätigen fie doch immerhin, was wir schon aus dem Berhältnis unserer Evangelien zueinander erschloffen haben, daß die Ueberlieferung über Jefus urfprünglich noch reichlicher gefloffen ift, als fie in unferen Evangelien Aufnahme gefunden hat, und daß demgemäß unsere Evangelien wohl die Sauptniederschläge der urchriftlichen Ueberlieferung, feineswegs aber die einzigen Denkmäler der Ueberlieferung überhaupt bedeuten.

Ergibt sich somit, daß auch nach der Entstehung dieser Evangelien noch Ueberlieserungen mancher Art fortbestanden haben, so gewinnt damit eine Gruppe von Schriften, die wir schon mehrsach gelegentlich erwähnt haben, an Wert. Das sind die sogen. apokry= phen Evangelien.

Es sind das Evangelienschriften, die keineswegs kurzerhand, weil "apokryph", als freie Phantasiedichtungen ohne jeden Geschichtswert beiseite geschoben werden dürsen, sondern die vielmehr gleich unseren Evangelien ebenfalls Niederschläge der Ueberlieserung über Jesus darstellen. Demgemäß sind sie ursprünglich — und zwar lange Zeit — vielsach in der Kirche mancher Gegend ganz ebenso wie die anderen Evangelien gebraucht worden und haben in hohem Ansehen ge-

standen. So z. B. das sogen. "Sebräerevangelium", das "Aegypterevangelium", das "Evangelium des Betrus" u. a. Erst allmählich haben im Laufe der Zeit die vier im Neuen Testamente stehenden Evangelien ihnen sozusagen den Rang abgelausen, indem sie allein sich allerorts durchsetzen und demgemäß allein bei der Fizierung des Kanons in diesen Aufnahme fanden.

Durch die Nichtaufnahme jener anderen Evangelien in den Kanon ist es erst gekommen, daß diese — nunmehr für "apokryph" erklärt — allmählich völlig aus dem Gebrauch der Kirche verschwanden, und damit hängt es auch zusammen, daß sie uns dis auf wenige spärliche Reste versoren gegangen sind.

Diese fragmentarischen Reste, die uns von ihnen in Zitaten bei den alten Kirchenschriftstellern oder in Bruchstücken erhalten geblieben sind, vermögen freilich unsere Kenntnis der Geschichte Jesu im einzelnen kaum zu bereichern, aber sie genügen doch, um uns ein Bild von diesen Schriften zu machen und die Zeugniskraft für die Geschichte Jesu, die sie besigen, zu erkennen.

Schon ihre Existenz ist ein beredtes Zeugnis für die Wirklichkeit der Geschichte Jesu, denn sie bekunden, ein wie lebhaftes Interesse grade auch an der Geschichte Jesu in der urchristlichen Zeit vorhanden gewesen ift. Denn wenn auch diese Evangelien, soweit sie auf häretischem Boden erwachsen sind, deutlich diesen ihren Ursprung erkennen lassen, so steht doch die Geschichtserzählung keineswegs nur im Dienste dogmatischer Ideen, sondern kommt an sich in Betracht. Enthalten sie da= bei manches an wertvolleren Daten, die von den kanonischen Evangelien abweichen, so beweift das somit wiederum, daß tatsächlich der Strom der Ueberlieferung ursprünglich reicher und breiter dahingefloffen ift und daß fehr verschiedene Ueberlieferungen neben einander bestanden haben. Un manchem kleinen, meist gang unscheinbaren und nebenfächlichen Zuge läßt sich erkennen, daß in diesen Evangelien sich mannigfach alte Ueberlieferungselemente erhalten haben, die nicht erft durch Entstellung oder Ausschmückung der evangelischen Erzählung entstanden sind, sondern selbständig neben dieser bestanden haben.

Besonders deutlich ist das dann, wenn uns in diesen apokryphen Evangelien ein Moment entgegentritt, das einer älteren Ueberlieserungsschicht als der in dem entsprechenden evangelischen Bericht repräsentierten angehört, wie sich das mitunter nachweisen läßt. Un anderen Stellen sind es Nachrichten, die freilich nicht in der Form, wie sie vorliegen, auf Glaubwürdigkeit Anspruch erheben können, immerhin aber deutlich nicht unseren evangelischen Bericht, sondern eine

selbständige Kunde voraussetzen, welche nicht ganz ohne geschichtlichen Birklichkeitsgrund sein kann. Auch wo es sich fraglos um legendarische Erzählungen handelt, schimmert mitunter ein geschichtlicher Hintergrund durch, der in unseren Evangelien nicht oder nur zum Teil eine Bestätigung sindet. Das sind alles Anzeichen dessen, daß die häusig sehr kraussphantastischen Berichte der apokryphen Evangelien nicht völlig freies Spiel der dichtenden Phantasie sind, sondern an eine geschichtliche Birklichkeit anknüpfen, die sie dann mit ihren Legenden umrankt haben. Bir beobachten hier eine Entwicklung der Ueberlieserung, die auf einer anderen Linie verlausen und durch andere Interessen und Tendenzen bestimmt ist als die in den kanonischen Evangelien erhaltene Ueberlieserung. Aber wir können auch vielsach wahrnehmen, wie nahe sich ursprünglich diese Ueberlieserungen gestanden haben, so sehr sie auch von einander differieren.

Diese Differenz erklärt sich ohne weiteres — und zwar nur dann —, wenn den verschiedenen Ueberlieserungen tatsächlich eine geschichtliche Wirklichkeit zu Grunde liegt. Ueber ein und dasselbe Ereignis ist eben von Ansang an bald so, bald so berichtet worden. Solche Differenzen haben wir ja auch bei den kanonischen Evangelien konstatiert. Sebt sich nun von diesen Schriften die apokryphe Evangelienliteratur durch ihre ungezügelte Neigung zu legendarischer Ausschmückung sehr wesentlich ab, so läßt sie damit den geschichtlichen Quellenwert der in den Kanon aufgenommenen Evangelien um so heller in die Erscheinung treten. An dem Bergleich beider merkt man deutlich, einen wie guten geschichtlichen Boden wir bei unseren Evangelien unter den Füßen haben: nicht Mythendichtung, sondern wirkliche Geschichte.

## V. Die außerchristlichen Zeugnisse.

Als ein noch viel bedeutsameres Zeugnis für die Geschichtlichsteit der von den Evangelien berichteten Ereignisse müßte es erscheinen, wenn sich über diese Ereignisse irgendwelche außerchristliche Rachrichten aufweisen ließen. Solche zu erwarten erscheint nicht unberechtigt. Denn nach den Evangelien hat ja Jesus nicht wie etwa ein Settenstifter nur in aller Stille einige Anhänger zu gewinnen versucht und diesen dann die Weiterverbreitung seiner Lehre

überlassen, sondern er ist öffentlich aufgetreten, in Galiläa und Jerusalem haben sich zeitweilig größere Volksmassen um ihn geschart, und die jüdische und heidnische Obrigkeit hat sich mit ihm befaßt und ihn schließlich öffentlich hingerichtet. Somit steht doch zu erwarten, daß man auch außerhalb der Kreise, die ihm anhingen, etwas von ihm gewußt hat.

Gewiß, das ist zweiselsohne richtig. Dennoch ist damit noch nicht die Berechtigung gegeben, auch in der zeitgenössischen Literatur, soweit sie uns ausbehalten ist, Nachrichten über ihn zu erwarten. Wo sollten wir solche Nachrichten sinden können? Die Schichten der Bevölkerung, denen die Predigt Jesu in erster Linie gegolten und auf die demgemäß diese Predigt Jesu wenigstens zeitweise größeren Eindruck gemacht hatte, sind nicht Träger einer Literatur. Die Gebildeten aber im Volke hatten sich ja vorzugsweise ablehnend gegen Jesum und seine Predigt verhalten und hatten sich mit Berachtung von ihm abgewandt. Daß seine Predigt da ohne Einsluß auf die Literatur geblieben ist, darf nicht wundernehmen.

Hogaben über ihn erwarten, aber auch hier nicht viel mehr als höchstens Angaben etwa über die Tatsache seines Austretens oder über seinen Ausgang. Diese Erwartung wird nicht enttäuscht. Freilich, es sind nur wenige, zum Teil recht verworrene und dunkse Nachrichsten, die wir sinden, aber es ist sogar mehr, als eigentlich erwartet werden dars, und genug, um die Geschichtlichkeit Jesu zu erweisen.

Was zunächst die heidnischen Schriftsteller anlangt, so gibt Drews selbst zu, man brauche "kein allzugroßes Gewicht darauf zu legen, daß sie nichts von Jesus wissen; denn welche Beran-lassung sollten sie gehabt haben, der Hinrichtung eines Juden in Jerusalem irgendwelche Bedeutung beizulegen?" ) In der Tat, was da in Palästina, in jenem fernen Winkel des römischen Reiches geschehen war, war doch nur eine rein innerjüdische Episode, die den heidnischen Schriftstellern, selbst wenn sie davon etwas gewußt haben sollten, völlig bedeutungslos erscheinen mußte. Erst als das Christentum eine weitere Berbreitung über Palästinas Grenzen hinaus gefunden hatte, rückte es in den Gesichtskreis des Heidentums und vermochte mehr Beachtung zu sinden. Über das ist eben das Christentum, die christliche Bewegung, nicht aber die Person und die Geschichte bessen, der diese Bewegung hervorgerusen hatte.

<sup>1) 6. 29.</sup> 

Um so bedeutsamer ist es, daß uns in der römischen Literatur doch ein Zeugnis erhalten ist, das, indem es von der christlichen Bewegung redet, auch die Geschichtlichseit Jesu bekundet. Es ist die berühmte Stelle in den Annalen des Tacitus (XV, 44), wo der römische Historiser über den Brand Roms und über die daran sich schließende Christenversolgung berichtet. Bei dieser Gelegenheit sagt Tacitus zur Erklärung des Christennamens wörtlich: "Der Urheber des Christennamens Christus wurde unter der Regierung des Tiberius durch den Proturator Pontius Pilatus mit dem Tode bestraft. Daburch wurde sür den Moment der verderbliche Wahnglaube unterdrückt, aber er brach wieder hervor, nicht bloß in Judaea, dem Muteterlande dieses Uebels, sondern auch in Rom, wo alles Brutale und Schändliche von allen Seiten her zusammenströmt und Berehrer sindet."

Dieses Zeugnis ist nun freilich in seiner Echtheit von Drews bestritten und für eine christliche Interpolation erklärt worden 1). Er steht mit dieser Meinung ziemlich vereinsamt da. Mit seltener Einmütigkeit haben sich fast alle kompetenten Beurteiler des Tacitus, Historiker wie Philologen, für die Echtheit der Stelle entschieden. Der echt taciteische Stil und die ganze Art des Urteils in diesem Abschnitt lassen es unzweiselhaft erscheinen, daß die Stelle von Tacitus selbst herrührt. Ein christlicher Interpolator hätte nicht nur schwerlich vermocht, so völlig die Nachahmung taciteischer Ausdrucks und Sprachweise zu erreichen, daß man seine Fälschung nicht entdeckt hätte, sondern er hätte auch schwerlich in so harter Weise über die Christen geurteilt, zumal dazu gar keine Nötigung vorlag.

Aber, meint Drews, selbst wenn die Stelle echt wäre, so beweise sie doch nichts für die Geschichtlichkeit Jesu, "da sie doch jedenfalls erst zu einer Zeit entstanden ist, als die Tradition des historischen Jesus sich bereits gebildet hatte und vielleicht schon die ersten Evangelien fertig vorlagen"<sup>2</sup>). Auch dieser Meinung ist die Stelle nicht günstig.

Hatte sich damals bereits "die Tradition des historischen Jesus gebildet," so doch nicht nur die Tradition über sein Leben und Sterben, sondern vor allem auch über seine Auferstehung. Hätte nun Tacitus seine Kenntnis des Christentums nur dem zu verdanken, was die Christen selbst in die Welt gesetzt hatten, so hätte er auch von der Behauptung der Auferstehung Christi erfahren müssen und dann

<sup>1)</sup> S. 29. 70 ff.

<sup>2)</sup> S. 71, Anm.

nicht versäumt, diese für sein Verständnis unsinnige Behauptung gebührend zu brandmarken, wie wir das bei den Gegnern des Christentums, die mit den christlichen Lehren bekannt sind, immer wieder sinden (vgl. schon 1 Kor. 15, 12 ff.). Tut er das nicht, so ist eben zu schließen, daß er seine geringe und wohl sehr irrige Kenntnis nicht dem verdankt, was die Christen selbst ausgesagt hatten, sondern außerchristlichen Quellen. Dasür sindet sich eine Bestätigung in dem, was er zur Aussage bringt. Das ist ausschließlich solches, was er ebensogut auch aus den römischen amtlichen Quellen hat ersahren können, einmal die Tatsache der Hinrichtung Jesu, zum anderen die richtige Beodachtung, das die christliche Bewegung zunächst — durch die Hinrichtung Jesu — unterdrückt worden und erst nachmals wieder aufgelebt sei. So muß sich in der Tat sür das Auge des Heiden die Entwicklung dargestellt haben, aber eben auch nur sür eines Heiden Auge, — aus christlichen Quellen kann diese Angabe nicht stammen.

Angesichts dieser Sachlage, die bei Tacitus zum Ausdruck kommt, gewinnt auch das fo fehr verworrene und vieldeutige Zeugnis des Sue= tonius an Bedeutung. In seiner Biographie des Raisers Claudius (c. 25) berichtet dieser Schriftsteller ganz kurz: der Raiser habe die beständig auf Anstiften des "Chreftus" tumultuierenden Juden aus Rom vertrieben. Die Tatsache selbst — die Austreibung der Juden aus Rom oder doch eine ähnliche schärfere Maknahme gegen sie, die ihnen den Aufenthalt in Rom verleiden konnte, - ift richtig. Darüber berichten auch andere Schriftsteller, wie z. B. Dio Cassius (LX, 6) und auch die Apostelgeschichte (18, 2). Wenn Suetonius aber im übrigen von einem Anstifter der Tumulte "Chrestus" redet, so scheint hier eine Konfusion vorzuliegen. Wenn er nicht wirklich einen Mann damaliger Zeit mit Namen Chrestus meint, was sehr unwahrscheinlich ift, so ruht seine Ungabe vermutlich auf einer Berwechselung der Juden mit den Christen, die ja vielfach schlechtweg als jüdische Sette galten, und somit weiter auf einer Bermischung dessen, was er gelegentlich über Christus gehört hatte, mit dem, was zu Claudius Zeiten in Rom geschah.

Aber grade in ihrer Berworrenheit ist die Stelle interessant. Denn sie bekundet, daß in den Augen des Suetonius Christus ein jüdischer Auswiegler gewesen ist, eine Kunde, die er nur außerchristlichen Quellen verdanken kann. Somit kann auch diese Stelle ein Zeugnis für die Geschichtlichkeit Jesu abgeben.

Ein größeres Interesse an der Person Jesu und eine bessere Kenntnis seiner Geschichte könnte man bei den jüdischen Schriftstellern erwarten. Aber auch diese Erwartung darf nicht zu hoch gespannt werden, auch nicht betreffs der jüdischen Historiker.

Dag wir, wenn wir von letteren zunächst noch absehen, in der religiösen und philosophischen Literatur des Judentums kaum eine Bezugnahme auf Jesus zu finden hoffen dürfen, ist nach dem schon oben Servorgehobenen selbstverftändlich. Go ift denn auch in den Schriften des jüdischen Philosophen Philo von Alegandrien nichts enthalten. Auch der Talmud und die sonstige religiöse Literatur läft eben wegen ihres Charafters nichts erwarten. Und doch sind hier wenigstens einige Spuren enthalten. Gang ignoriert wird hier Jesus nicht. Aber es ist nur der Saß des Judentums gegen ihn, der sich hier gelegentlich einen Ausdruck geschaffen hat, Berleumdungen, wie wir fie auch in anderen Schriften als unter den Juden verbreitet erwähnt finden. Un hiftorischen Ungaben bietet der Talmud nur fo verworrene Nachrichten wie z. B., daß Jesus von den Juden in Lydda (!) gesteinigt (!) worden sein soll, also nur eine dunkle Erinnerung an die Tatsache, daß er hingerichtet worden ift. Der Irrtum, daß er gesteinigt worden sei, ist leicht erklärlich, denn das war die bei den Juden übliche Art der Todesstrafe (val. Apg. 7, 58), die Kreuzigung war römischer Brauch. Und daß die Juden selbst die Todesstrafe vollzogen hätten, ift eine Nachricht, die sich auch sonst recht häufig in der Literatur findet. Das Bedeutsame an diesen Talmudstellen aber ift, daß nirgends auch nur mit einem Bug die Geschichtlichkeit Jesu angezweifelt wird. Allerlei Böses wird von ihm erzählt, er wird nach Möglichkeit herabgesett, um der Behauptung der Christen, er sei der Messias, ein Gegengewicht zu bieten, aber zu bezweifeln oder gar zu bestreiten, daß er überhaupt gelebt habe, wagt niemand.

Die gleiche Erscheinung nehmen wir auch in den Schriften der christlichen Apologeten wahr, in denen die Einwände, die von jübischen oder heidnischen Gegnern und Bestreitern des Christentums erhoben wurden, erwähnt und widerlegt werden. Alles mögliche wird angeführt, auch solches, was die Persönlichkeit Jesu herabzusehen geeignet wäre, die Wahrheit seiner Wunder und seiner Auferstehung wird bestritten, aber niemals wird auch nur der Bersuch gemacht, seine geschichtliche Existenz anzuzweiseln.

Was nun endlich die zeitgenössischen jüdischen Historiker anlangt, so kommt ernstlich nur ein einziger in Betracht, das ist Josephus Flavius. Daneben hat man auch auf Justus von Tiberias hingewiesen. Was ist's zunächst um diesen?

Im "Berliner Religionsgespräch" hat der bereits oben erwähnte Pfarrer Steudel sogar das Werk, das dieser Justus über den judischen Krieg geschrieben haben soll (es ist uns nicht mehr erhalten), als "die wichtigste Quelle, die hierher gehört." bezeichnet und behauptet, der gelehrte Patriarch Photius von Konstantinopel, der im 9. Jahrhundert lebte, habe dieses Werk des Justus von Tiberias "von A bis 3 durchgelesen, aber von einem Christus oder von den von ihm vollbrachten Taten oder überhaupt von irgend etwas von Christus finde sich bei diesem Justus keinerlei Erwähnung" 1). Sier liegt eine arge Entstellung des Tatbestandes vor, eine Täuschung der Hörer und Leser, die doch schwerlich im stande sein werden, den von Pf. Steudel zitierten Coder nachzuschlagen und sich davon zu überzeugen, ob Photius wirklich sich so ausgedrückt hat. Vor allem hat Photius gar nicht das Werk des Justus über den jüdischen Krieg gelesen über dieses berichtet uns Josephus in seiner Lebensbeschreibung -, sondern eine von diesem zu unterscheidende Schrift, die er ausdrücklich als eine Chronik der jüdischen Könige, reichend von Moses bis zum Tode Agrippas II, bezeichnet. Und von dieser Chronik sagt er wörtlich: "Sie ist aber in der Darstellung sehr kurz und verschweigt (übergeht) das meiste der notwendigsten Dinge," und fährt dann fort: "Weil er mit der Krankheit der Juden behaftet war (war er doch selbst seiner Serkunft nach ein Jude), so hat er Christi Erscheinung und das, was mit ihm geschehen ist, und die Wunder, die von ihm getan worden sind, überhaupt gar nicht erwähnt." Das klingt doch wesentlich anders! Wie dieses von Photius beschriebene Werk die "wichtigste Quelle" sein soll, ist nicht zu begreifen. Daß Photius in der "sehr kurzen" "Rönigschronik" eines Juden (mit der "Rrankheit der Juden" ist wohl der Haß gegen Christus gemeint) nichts über Jesus gefunden hat, erscheint gar nicht sehr verwunderlich. Wir können uns höchstens darüber wundern, daß Photius in einem solchen Werk doch noch nach derartigen Nachrichten gesucht hat. Aber wir müßten dieses Werk des Juftus erst selbst kennen, um beurteilen und feststellen zu können, ob sich in ihm zu einer Erwähnung Jesu überhaupt Gelegenheit geboten oder eine solche sich nahegelegt habe. Und auch wenn das der Fall gewesen wäre, so wissen wir ja gar nicht, ob Juftus an diesem Jesus überhaupt ein Interesse gehabt hat und er ihm der Erwähnung wert erschienen ist oder ob er, wie Photius vermutet, absichtlich nichts von ihm gesagt hat.

<sup>1)</sup> S. 56.

Von weit größerem Interesse ist uns der jüdische Geschichtsschreiber Josephus Flavius, von dem uns mehrere Geschichtswerke erhalten sind, die zum Teil auch grade die Zeit Iesu mitumfassen. Wenn irgendwo, so sollte man hier eine Notiz über Iesus erwarten.

Eine solche von Josephus stammende Notiz über Jesus hat man lange Zeit in einer im 18. Buch seiner "Jüdischen Altertümer" enthaltenen Stelle erblicken zu dürfen geglaubt. Hier wird ganz direkt sogar von der Wunderwirksamkeit Jesu und seiner Auserstehung als Tatsachen geredet. Es ist nun aber längst nachgewiesen worden, daß diese Stelle zum mindesten von einem Christen der späteren Zeit überarbeitet worden, ja, höchst wahrscheinlich überhaupt nur eine spätchristliche Interpolation ist. Ebenso wird auch die Erwähnung der Hinrichtung des Jakobus, "des Bruders Jesu, der genannt wurde Christus," eine Interpolation von christlicher Hand sein. Jedensalls läßt sich mit diesen Stellen nicht rechnen.

Wenn nun dann Josephus über Jesus völlig geschwiegen hat, so ist das doch noch kein Beweis gegen die Wirklichkeit der Geschichte Jesu und gegen die Glaubwürdigkeit der christlichen Ueberlieserung. Vor allem haben wir doch kein Recht zu der Behauptung, daß dieses Schweigen des Josephus über Jesus seinen Grund nur darin haben könne, daß er von Jesus nichts gewußt hat. Es können für ihn auch ganz andere Gründe bestimmend gewesen sein. Es ist doch sehr bezeichnend, daß er auch von der messianischen Hoffnung der Juden nicht ein Wort redet. Das ist sicher nicht ohne Absicht geschehen. Damit kann auch sein Schweigen über den Messias Jesus zusammenhängen.

Wenn Josephus nun auch nichts über Jesus selbst berichtet 1), so bietet er uns doch ein anderes kaum minder wertvolles Zeugnis. Das ist eine Notiz über Johannes den Täuser.

<sup>1)</sup> Das gilt nur — unter der Voraussetzung der Unechtheit der beiden obengenannten Stellen — von den in griechischer Sprache geschriebenen Schriften des Josephus. Der jüdische Historiker hat aber, wie er uns selbst erzählt, sein Werk über den "jüdischen Krieg" ursprünglich in aramäischer Sprache abgesaßt und erst später eine griechische Ausgabe veranstaltet. Jene griechischen Schriften waren für ein römisches Leserpublikum berechnet. Das mag auch die Stoffauswahl bedingt haben. Bei dem aramäischen Werk siel der Anlaß zu solcher Rückschundhme weg. So wird denn dieses Werk auch vielleicht eine nicht unwesentlich andere Gestalt gehabt und vielleicht auch Angaben über Jesus enthalten haben. Wir sinden nämlich in der späteren Literatur diesbezügliche Zitate aus

Auch diese Stelle ist ja freilich fritisch angesochten und auch sie ist sür eine christliche Interpolation gehalten worden, aber hier liegt die Sache doch wesentlich anders, und heutzutage wird die Echteheit der Stelle meist anerkannt. In der Tat wird man höchstens eine spätere Uebermalung annehmen dürsen, den Grundstock aber sür echt halten müssen, jedenfalls die Notiz, daß Johannes getötet worden sei, weil Herodes bei dem großen Zulauf, den Johannes fand, einen Bolksausstand befürchtete.

So ftark diese Notiz von dem Bericht der Evangelien abweicht, so erscheint doch durch sie die Wirksamkeit des Täusers und seine Hinrichtung durch Herodes als geschichtliche Wirklichseit beglaubigt. Erweisen sich damit die Evangelien an einem Teile als geschichtlich treu und zugleich als frei von bedeutenderen, das Wesen der Sache verändernden tendenziösen Ausschmückungen, so haben wir kein Necht mehr, sie im übrigen als geschichtswidrige Phantasiedichtungen anzuzweiseln und die geschichtliche Wirklichseit des von ihnen Berichteten in ganzem Umfange in Frage zu ziehen.

Die Josephusschriften enthalten aber, soweit sie auf slavischem Boden überliefert sind, noch weitere sehr bedeutsame Nachrichten sowhl über Johannes den Täuser, alz auch über Jesus und die Apostel. Diese Stücke haben sich in der slavischen Uebersehung des "Jüdischen Krieges" des Josephus erhalten, eine Textsorm, die auch im übrigen nicht unwesentlich von dem griechischen Text des Josephus abweicht.). Den russischen Gelehrten waren sie längst bekannt, vor einigen Jahren hat der Dorpater Dozent Berendts sie durch eine deutsche Uebersehung auch der westeuropäischen Wissenschaft zugänglich gemacht. Wenn diese Stücke disher im Streit um die Geschichtlichsteit Jesu nicht geltend gemacht worden sind, so liegt das daran, daß gegenwärtig die Zeit ihrer Entstehung und damit der ihnen zukommende Zeugniswert noch hart umstritten ist.

Sehr fraglich ist allerdings, ob diese Stücke von Josephus selbst

Josephus. Es ist nicht unmöglich, daß diese, wenn sie echt sind, aus dem aramäischen Werk stammen. Bermutlich geht auf dieses Werk auch die weiter unten näher zu sprechende flavische Josephusübersehung zurück. Byl. über diese ganze Frage A. Berendts, Die ältesten außerchristlichen Nachrichten über die Entstehung des Christentums (Bortrag gehalten auf der Mitauer Jubelsynode am 26. Aug. 1910), in Mitt. und Nachr. für die ev. Kirche in Rußland 1910, theol. past. Beiheft № 6.

<sup>1)</sup> Aus diesem Grunde ist zu vermuten, daß diese Textsorm auf die ursprüngliche aramäische Niederschrift des Josephus, bezw. auf eine aus dieser gestlossene griechische Uebersetzung zurückgeht. Bgl. die vorige Anm.

herstammen oder ob sie von einem anderen uns unbekannten Berfasfer in das Josephuswerk eingeschoben sind. Das ist aber im Grunde gleichgültig. Denn es find uns viele Schriftstücke aus dem Altertum überliefert, deren Berfaffer uns unbekannt find, und dennoch befigen fie für uns einen ganz bedeutenden Quellenwert. Nicht auf den Namen des Berfassers, sondern auf den Inhalt seines Berichts kommt es an. Der Kernpunkt der Streitfrage ist vielmehr der, ob jene im flavischen Josephustegt erhaltenen Stücke von einem Juden und noch im Laufe des 1. Jahrhunderts, also zu einer Zeit, da auch unter den nichtdriftgläubigen Juden noch Ueberlieferungen über Jesus in Umlauf gewesen sein muffen, verfaßt worden find, oder ob fie eine fpatchriftliche Fälschung darftellen. Go lange die lettere Meinung nicht mit durchschlagenden und überzeugenden Gründen und mit allseitiger Entfräftung des geführten Gegenbeweises bewiesen worden ist - und das ist noch nicht geschehen, man hat sich vielmehr nur durch den Eindruck, den einzelne Stellen machen, zu jenem Urteil bestimmen laffen, ohne doch die dagegen sprechenden, weitaus überwiegenden Partien genügend zu werten -, haben wir fein Recht, die Stücke für etwas anderes anzusehen, als wofür sie sich geben, d. h. für Zeugnisse eines Juden, der zu einer Zeit schrieb, da es noch möglich war, aus volkstümlicher Ueberlieferung zu schöpfen, und nicht die driftlichen Evangelien die einzige Quelle für die Geschichte Jesu darstellten.

Ist nämlich Jesus eine historische Persönlichkeit ebenso wie 30hannes der Täufer und haben beide unter den Juden eine Wirtsamfeit entfaltet in der Urt, wie die Evangelien berichten, so ist es felbstverständlich, daß auch unter den Juden, welche sich durch fie nicht gewinnen ließen, sondern sich ablehnend verhielten, dennoch eine gewisse Runde über diese Männer und ihre Wirksamkeit vorhanden gewesen sein muß. Ebenso selbstverständlich ist es auch, daß diese Runde nur eine sehr oberflächliche, ja, stark getrübte gewesen fein kann, getrübt, weil bestimmt und beeinflußt durch den ablehnendjüdischen Standpunkt ihrer Träger. Was wir in jüdischen Kreisen an Runde über Jesus zu finden erwarten dürfen, kann im wesentlichen nur sein eine Runde über die äußeren, ja, wohl nur die besonders auffallenden Geschehnisse, die auch den Fernerstehenden nicht haben unbemerkt bleiben können, und auch diese noch entstellt durch mancherlei Irrtimer. Und grade eben nur dieses und nichts anderes finden wir in den flavischen Josephusstücken, sie bieten nicht mehr, als was jeder Bolksgenoffe der Zeit wiffen konnte, ja, wiffen mußte,

der überhaupt dem Beachtung schenkte, was in seiner Umgebung geschah. Und auch an den Irrtümern und Mißverständnissen, die wir bei einem Fernerstehenden erwarten müssen, sehlt es nicht. Damit bestundet der Berfasser nur seine Unabhängigkeit von den christlichen Evangelien wie überhaupt seine mangelhafte Kenntnis der Dinge, ein Beweis, daß er ausschließlich aus der volkstümlichen Ueberlieserung geschöpft hat.

Dazu kommt die ausgesprochene jüdische Färbung der Berichte. So sehr z. B. das Messiasdild der Evangelien von der zeitgenössischen jüdischen Messiaserwartung absticht, so sehr entspricht dieser, was der Berfasser der Josephusstücke über Jesus und seine wie des Täusers Predigt zu sagen weiß, wenn er es auch durchaus vermeidet, in Jesus den Messias erblicken zu lassen. Durchweg tritt uns jener national-politisch gefärbte Partikularismus entgegen, der dem Judentum jener Zeit eigen war. In diesem Licht erscheint, was er über den Täuser zu sagen und was er aus der Geschichte Jesu zu berichten weiß.

Es würde zu weit führen, hier ausführlicher auf den Inhalt dieser Stücke einzugehen 1). Nur einiges Wichtige sei hervorgehoben.

Wie erwähnt, weiß der Berfasser auch einiges über Johannes den Täuser und die Apostel zu erzählen. Das dietet uns die Mög-lichkeit zu prüsen, inwieweit seinen Berichten eine geschichtliche Wirf-lichkeit zu Grunde liegt. Was er von Johannes dem Täuser und den Aposteln sagt, deckt sich trot all der groben historischen Irrtümer, die der Berfasser sich dabei zu schulden kommen läßt, so sehr mit dem, was wir aus anderen Quellen wissen, daß wir nicht daran zweiseln können, daß diese Berichte unabhängig von den crinnerungen der volkstümlichen sind, vielmehr ausschließlich auf den Erinnerungen der volkstümlichen jüdischen Ueberlieserung ruhen. Ist das der Fall, daß sich diese Berichte nur auf diese Ueberlieserung zurücksühren lassen, so hat also solche selbständige Ueberlieserung im Judenvolke bestanden. Und da eine derartige volkstümliche Ueberlieserung, die durch anderweitige Nachrichten eine Bestätigung sindet, nicht völlig

<sup>1)</sup> Interessenten seien verwiesen auf das lesenswerte Büchlein des Berliner Professors D. Reinhold Seeberg "Bon Christus und dem Christentum" (1908) und auf des Berfassers der vorliegenden Studie aussührliche Untersuchung "Der slavische Iosephusbericht über die urchristliche Geschichte" (1908). Hier wie dort und ebenso, wie bereits erwähnt, bei Berendts ("Die Zeugnisse von Christo 2c.", 1906) ist auch eine deutsche Uebersetzung der Stücke geboten.

aus der Luft gegriffen sein kann, so müssen ihr wirkliche geschichtliche Ereignisse zu Grunde liegen.

Von hieraus gewinnen nun auch die Aussagen über Jesus an Wert. Hier sinden wir genau die gleichen Erscheinungen: auf der einen Seite Berührungen mit den evangelischen Berichten nur, soweit es sich um Dinge handelt, die auch jeder Jude wissen konnte; auf der anderen Seite die gleiche mangelhafte Kenntnis der Dinge, Irztümer und Misverständnisse, die sich selbst als solche kennzeichnen und ihrer ganzen Art nach gleichfalls dafür sprechen, daß der Berfasser seine Kenntnis nur der volkstümlichen jüdischen Ueberlieserung verdankt.

Wenn der Verfasser z. B. Jesu Krankenheilungen und seine Sabbatverletzungen zu erwähnen weiß, so sind das grade Dinge, die jedem bemerkbar und auffallend gewesen sein mußten. Bon Jesu Predigt weiß er dagegen nichts. Nur darin, daß nach seiner Erzählung viele von Jesu gemeint hätten, er würde sie vom römischen Ioch befreien, schimmert es wie eine dunkle Erinnerung an die (mißverstandene) Predigt Jesu vom Kommen des Reiches Gottes durch. Hier sinden wir die gleiche politische Betrachtungsweise wie bei der Erwähnung der Täuserredigt, ein echt jüdischer Standpunkt.

Ebenso charakteristisch ist das, was er von dem Prozeß Jesu vor Pilatus zu erzählen weiß: Pilatus habe Jesum zuerst auf Grund einer Denunziation der Juden verhaftet, ihn aber, nachdem er sich von seiner Unschuld und politischen Ungefährlichkeit überzeugt, wieder freigelassen; erst später, nachdem Jesus inzwischen eine erneute Wirksamkeit entsaltet, habe Pilatus, von den Juden bestochen, diesen gestattet, Jesum zu kreuzigen. Un diesem Bericht wird deutlich, daß er nicht erst auf Grund der Evangelien komponiert worden ist, sondern auf durchaus selbständiger, von den christlichen Evangelien unabhängiger Ueberlieserung beruht.

Bemerkenswert ist, daß auch die Grabeswache nicht unerwähnt bleibt und das Märlein von dem Diebstahl des Leichnams Jesu, das Matth. 28, 15 ausdrücklich als ein unter den Juden im Umlauf gewesenes bezeichnet wird.

Auch die Stellen, wo der Berfasser seinem Zweisel darüber Ausdruck verleiht, ob er in Jesus einen Menschen oder ein Engelwesen erblicken soll, oder wo er die Gerüchte von der Auferstehung Jesu erwähnt, sprechen nicht gegen die Annahme eines jüdischen Berfassers. Denn während der notorisch christliche Autor der erwähnten Interpolation in den "Jüdischen Altertümern" mit aller Bestimmtheit sagt: Jesus war der Messias und er ist auferstanden, kommt der Verfasser der slavischen Stücke über ein "Ich weiß nicht, welche richtiger sprechen," nicht hinaus! Sollte hier wirklich ein christlicher Autor sich bemüht haben, so zu schreiben, wie nach seiner Meinung der Jude Josephus geschrieben haben würde? Dagegen spricht auch noch ein anderer Umstand. Ein solcher Fälscher hätte ja vielleicht seinen Bericht wohl abweichend von dem der Evangelien gestaltet, aber schwerlich auch sich in seinen historischen Angaben Abweichungen von dem bekannten Josephustert erlaubt. Aber auch an solchen Differenzen sehlt es hier nicht.

So neigt sich denn die Wagschale durchaus zu Gunsten der Ansicht, daß hier ein Jude redet, der seine Kenntnis der Dinge aus der noch lebendigen jüdischen Bolksüberlieserung schöpfte. Bewährt sich das, so haben wir hier ein Zeugnis von durchschlagender Beweiskraft nicht nur dafür, daß der urchristlichen Ueberlieserung über Jesus überhaupt eine geschichtliche Wirklichkeit zu Grunde liegt, sondern auch dafür, daß die Geschichte Jesu im wesentlichen so verlausen ist, wie die Evangelien berichten.

# Schluß.

Christus ein Mythus?! — Es ist zu begreisen, daß die Gestalt Iesu, wie die Evangelien sie darstellen und wie die Kirche sie geglaubt hat und glaubt, dem modernen Materialismus herzlich undequem sein muß. Ist nicht auch hier lettlich der Wunsch der Bater des Gedankens gewesen? Dafür spricht vor allem die Leichtigkeit, mit der man über das Zeugnis der Quellen hinwegkommen zu können meint, zum andern auch — ich möchte sast sagen — die Genügsamkeit, die man in der eigenen Beweissührung offenbart. Einige, vielleicht an sich auch ganz richtige historische Beobachtungen, einige religionsgeschichtliche Parallelen, im übrigen und zwar als Wesentslichstes die freie Zutat der eigenen Bermutungen und Kombinationen, damit glaubt man das große Problem lösen zu können, das die Entstehung des Christentums darstellt, wenn dahinter nicht die historische Gestalt Jesu stehen soll.

Welchen Wert eine solche Beweisführung hat, das ist schon der Theorie des eingangs erwähnten Franzosen Dupuis gegenüber mit scharfer Satire gezeigt worden. Im Jahre 1835 erschien J. P. Pérès geistvolle Parodie von Dupuis "Entstehung der Kulte" unter dem sensationellen Titel: "Warum Napoleon niemals gelebt hat, oder großer Irrtum, die Quelle zahlloser Irrtümer in der Geschichte des XIX. Jahrhunderts." Hier unternimmt der Verfasser nicht mehr und nicht weniger als ebenso lückenlos, wie Dupuis seinen Beweis geführt zu haben meinte, nachzuweisen, daß Napoleons "Leben" nur eine Urt des Sonnenmythus gewesen sei und daß er in Birklichkeit niemals gelebt hätte. "Die guten Leute haben die Mythologie des 19. Jahrhunderts für Geschichte genommen."

Auch heute ist die Sachlage nicht wesentlich anders. Für die Entstehung einer solchen Erscheinung in der Geschichte, wie das Christentum es ist, sind wir in erster Linie gewiesen auf die Quellenschriften, die am Ansang dieser Geschichte stehen. Sie kurzerhand als völlig unglaubwürdig beiseite schieben und an ihre Stelle einsach nur die eigene Rombination und Bermutung setzen, ist ein Bersahren, das in der ernsthaften Wissenschaft jeder Berechtigung entbehrt. Auch die Hypothese hat in der Wissenschaft ihr Recht, aber nur dort, wo die Mittel der exakten Forschung versagen, d. h. wo die Quellen eine Antwort nicht mehr gestatten.

Ist das hier etwa der Fall?

Die Quellen der Geschichte Jesu haben sich uns trot aller Irrtümer und Widersprüche als in so hohem Grade glaubwürdig erwiesen, daß wir nicht daran zweifeln dürfen, daß sie wirkliche Geschichte berichten. Gewiß wird man ihre Schwächen und Mängel, die ihnen als Produkten menschlicher Unvollkommenheit notwendig anhaften, nicht verschleiern oder gar wegleugnen dürfen oder verkennen, daß ihre Verfasser von einem bestimmten Standpunkt aus geschrieben haben. Demgemäß wird die historische Forschung, wenn sie die ihnen zu Grunde liegende geschichtliche Wirklichkeit im einzelnen erkennen will, sie nicht ohne Kritik benuten. Schlimmer aber als Kritiklosiateit ist eine willfürlich alle Gesetze methodischer Forschung ignorierende Hyperkritik. Eine folche Hyperkritik aber ist es, wenn man angesichts jener anzuerkennenden Mängel und Schwächen den Quellen überhaupt jeden Wert absprechen wollte. Bare das berechtigt, dann wäre es auch für sämtliche Quellenschriften der alten Geschichte berechtigt und notwendig, d. h. dann hätten wir überhaupt keine Geschichtsquellen mehr und jede wissenschaftliche Forschung wäre überflüffig.

So ift denn auch eine Quellenkritik, wie Drews sie übt, von

den Bertretern der theologischen Wissenschaft jeglicher Richtung mit seltener Einmütigkeit abgelehnt worden, und die scharfe Absertigung, die Drews und Genossen z. B. von einem Forscher wie Iohannes Weiß in seinem Buch "Iesus von Nazareth, Mythus oder Geschichte?" zu teil geworden ist, ist wohlverdient. Nur wer die Quellen nicht kennt und ihren Wert und ihr Gewicht nicht abzuschäßen versteht, wird sich durch Hypothesen wie die von Drews ausgestellte blenden und bestechen lassen können. Auf dem Boden ernster gesunder Wissenschaft ist nur die Kritik berechtigt, die den Quellen das ihnen gebührende Recht läßt und sich zu beugen weiß vor den Tatsachen, die sie bezeugen.

#### Im Berlage von Franz Kluge in Reval erschien ferner:

- Fren, Mag. 306., Die theologische Fakultät der Kais. Universität Dorpat. 1802—1903. Histor.-biograph. Album, mit Beiträgen früherer und jeziger Glieder der Fakultät. Mit 34 Porträts. Brosch. 2 Rbl. 40 Kop., gebunden 3 Rbl.
- Freymann, R. v., Gesetz f. d. evangelisch-lutherische Kirche in Rußland, m. Erläuterungen nach Entscheidungen des Dirig. Senats, Erlassen d. Ministers des Inneren u. Besehlen des General-Consistoriums. Uebers. u. herausg. 1901. 2 Kbl. 50 Kop.
- Sahn, Mag. Prof. Trang., Evangelisation und Gemeinschaftspflege. Mit besond. Berücksicht. der luther. Kirche Rußlands. Th. I: Die Evangelisation. 1909. 1 Kbl. 50 Kop.
- Saster, Pastor A. S., Kirchenzwang und Religionsfreiheit im Licht des historischen Moments. 1905.
- Lenz, Joh., Läßt sich das Dasein Gottes aus der Natur beweisen? Bortrag. 1885.
  - Der Widerspruch des Weltelends zur Liebe Gottes im Licht der heil. Schrift. 1889.
     35 Kop.
  - Das biblische Wunder und sein Berhältnis zum Naturgesetz. Bortrag. 1892. 35 Kop.
  - Die Lehre von der Bekehrung und Wiedergeburt mit besonderer Berücksichtigung des Pietismus und Methodismus. 1895. 35 Kop.
  - Spener u. der Pietismus. 1895. 40 Kop.
- Vunschel, J. L. E., Evangelisches Choralbuch. 14. Auflage.
  3 Rbl., gebunden 3 Rbl. 80 Kop.
- Haben u. was sie unterscheidet. 2 öff. Vorträge. 2. Auslage. 1898.
- Andrit, Pastor A. D., Kirchliche Umtshandlung oder Zivilakt. Ein Beitrag zur zeitgemäßen Frage über Kirchenzwang und Gewissensfreiheit. 1906.