# TARTU RIIKLIKU ULIKOOLI TOIMETISED УЧЕНЫЕ ЗАПИСКИ ТАРТУСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА ACTA ET COMMENTATIONES UNIVERSITATIS TARTUENSIS ALUSTATUD 1893.a. Vihik 313 Выпуск ОСНОВАНЫ В 1893.г.

# TÖID ORIENTALISTIKA ALALT ТРУДЫ ПО ВОСТОКОВЕДЕНИЮ ORIENTAL STUDIES

112



## TARTU RIIKLIKU ÜLIKOOLI TOIMETISED УЧЕНЫЕ ЗАПИСКИ ТАРТУСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО УНИВЕРСИТЕТА АСТА ET COMMENTATIONES UNIVERSITATIS TARTUENSIS

ALUSTATUD 1893.a

Vihik

313

Выпуск

ОСНОВАНЫ В 1893.г.

## TÖID ORIENTALISTIKA ALALT ТРУДЫ ПО ВОСТОКОВЕДЕНИЮ ORIENTAL STUDIES

 $\prod_{2}$ 

#### Редакционная коллегия:

- Я. Конкс,
- П. Нурмекунд (отв. редактор),
- Л. Мялл

Arh

. Section

PROTEIN TEA

2621

### О ПРИЧИНАХ УПАДКА БУДДИЗМА В СРЕДНЕВЕКОВОЙ ИНЛИИ

#### Г.Померанц (Москва)

Вопрос, поставленный в заглавии, заставляет сразу же уточнить: что мы мазываем средневековой Индией? Существует ли вообще имдийское средневековые? Или средние века — категория чисто европейская, и распространение ее на Индию приводит только к бессымсленным натяжкам?

С всемирно-исторической точки эрения можно заметить, что с УШ по ХУШ в. на Индию обрушилось несколько воли мусульманских завоеваний. Арабы, тюрки, афганцы, захватывая индийские княжества, устанавливали в них порядки, близкие к средневековым. Эти порядки втягивали Индию в средневосточный феодализм примерно так же, как английские порядки впоследствии втягивали Индию в мировую систему капитализма.

Однако ислам прочно утвердился только на окраинах Индии и стал здесь основой особой нации, выделившейся из индийского сообщества. На всей остальной территории подконтинента влияние ислама не следует переоценивать. Интенсивным оно стало довольно поздно — к эпохе становления северного бхакти и сиктизма. Что же происходило раньше в центре и на юге Индии? И в какой мере сдвиги, происходившие там, можно назвать средмевековыми?

Некоторые приметы послебуддийской Индии, хронологически параллельные христианскому и мусульманскому средневековые, прямо противоположны средиземноморским. Просветленные лики на фресках — черта древности (угасшей примерно к УП в.)<sup>I</sup>; камениые любовники, бесстыдно обнимающие друг друга, извая ны позже. Таким образом, в изобразительном искусстве индий—

 $<sup>^{</sup>m I}$  Оказав, по-видимому, влияние на формировавшуюся христианскую иконопись (через миниатюры в манихейских книгах).

ская древность ближе к христианскому средневековыю, а индийское средневековые - к языческой древности.

Однако при более глубоком уровне рассмотрения можно заметить, что Индия (как и Китай) вообще не знали противо-поставления язычества (политеизма) монотеизму. Решающим было скорее различие между сешварным и ниришварным (что почти невозможно перевести на язык европейской культуры и больше всего соответствует противопоставлению катафатического и апофатического богословия). Поэтому знаки, которые средиземноморский глаз интерпретирует как приметы язычества, в Индии просто имеют другой смысл.

Далее, можно заметить, что в истории Индии после арийского завоевания вообще не было крутых переходов. Не было общего кризиса и распада общества, от аграрных низов до религиозных святынь, и становления новой цивилизации на обломках предшествовавшей. Не было эпох, обособленных от прошлого и будущего как "античность", "средние века". Но были некоторые сдвиги в сторону автичности, в сторону средневековыя. Индийское средневековые - это не пласт, резко отличный от предшествующих наслоений, а скорее несколько новых ветвей, выросших на старом стволе, рядом с другими; и масса старых. давно сложившихся ветвей в любую эпоху превосходит новое, недавнее, придает индийской культуре отпечаток неизменности, органической цельности. Поэтому было бы правильнее говорить не об индийском средневековые, а об нилийской средневековости. Только по стилистическим соображениям мы будем пользоваться более привичным словом.

В период "средних веков" в Индии падает влияние буддизма; за исключением Бенгалии<sup>I</sup>, к УП в. он близок к исчезновению и вскоре совсем исчезает. Падает влияние джайнизма. Расцветает своеобразное, чисто индийское учение о связи дужа и плоти (тантризм, с У в.). Оно проникает в буддийскую общину Бенгалии, преображает ее и отсюда завоевывает Тибет.

 $<sup>^{</sup>m I}$  Где, может быть, развитие просто запаздывало. Население Бенгалии трактовалось в древности как млеччха, варвары.

Перекликаясь и переплетаясь с тантризмом, подымается новая волна бхакти (эмоционального преклонения перед богом), с характерной для индийских средних веков эротической окрасной.

Эпицентр всех этих движений — на Юге. Зачинатели лирики бхакти и философии веданты — дравиды, потомки доарийского населения. Можно говорить о своеобразной культурной реконкисте дравидского Юга против многовекового влияния арийского Севера. Оживают остатки архаичных шаманистических
культов, с игрой мужского и женского, чувственного и сверхчувственного, с тендевцией к экстазу и трансу, к победе народных и женских форм культа (пляска, хоровод, радемие) над
интеллектуальными и мужскими (созерцание и нравственное
действие). Образ безумного шивы, одновременно пляшущего и
неподвижного, мужчины и женщины, разрушителя и хранителя,
вытесняет сурового аскета Махавиру, основателя джайнизма;
Кришна, со своей флейтой, со своей возлюбленной Радхой и
короводами пастушек, берет верх над ясным, тихим, созерцательным Буддой.

Переход к средневековью в Индии, как и повсюду, получил внешнее выражение в новых формах религиозной жизни. Но что стоит за сменой символов, за упадком любви к Будде и ростом любви к Кришне или Шиве? Почему философия, описывающая абсолютную целостность положительно, как тождество атмана и брахмана, стала казаться совершениее, чем философия, описывающая абсолют негативно, как шуньяту (нечто вроде нуля в точке пересечения координат. - абсолютную опустошенность от всего единичного, частного)? Мы очень мало знаем о социально-экономических сдвигах в Индии первого тысячелетия нашей эры. Но даже если бы дажных оказалось намного больше и удалось построить связную модель развития индийского "феодализма", это вряд ли помогло помять, почему буддизм, окрасивший средневековую культуру Китан и всего Дальнего Востока, в средневековой культуре Индии исчезает; почему в Индии буддизм - примета античности, а в Китае - примета средневековья.

В Индии, как и в Китае, не было переселения народов, варваризации, вообще того, что англичане называют темными веками (УІ-Х), в отличие от средних (ХІ-ХУ), имкакого грубого перерыва в преемственности культуры, никакой смены этнического субстрата. И поэтому на первый план выступает то, что история Средиземноморья, с ее политическими катастрофами, маскирует: внутренний ритм развития культуры, ее колебания в рамках некоего этнического единства.

Прогресс человеческого общества совершается в двух, не всегда совпадающих направлениях: как прогресс целей, как совершенствование систем ценностей, — как прогресс средств, как развитие интеллекта, орудий труда, организации общества, различного рода учреждений. С одной стороны, по-своему продолжается процесс сапиентизации человека, идет духовный рост человеческой личности (по крайней мере, растут возможности ее духовного развития). С другой стороны, идет рост общественных систем.

Эти задачи связаны друг с другом, и нельзя решать одну, совершенно забывая о другой. Изменение форм исторических коллективов вызывает изменение нравственных задач, и если эти задачи не выполняются, то системы, созданные чисто политическими, военными, административными средствами, оканаваются неустойчивыми. Ни одно общество не может существовать без известного минимума солидарности между его членами, без известного чувства ответственности каждого за всех. Поэтому переход от рода к племени и от племени к народности и "вселенским" империям был трудным делом: каждый раз надобыло создать не только новые организационные рамки, но и новую систему высших образов, икон, связывающих людей общим культом, общими ценностями, общим нравственным идеалом. С другой стороны, системы символов, в которых "записан" был новый духовный уровень, не могли быть по-настоящему усвоены

 $<sup>^{1}</sup>$  Племена, вторгавшиеся в Индию, могли захватывать политическую власть, но они были немногочисленны и быстро усваивали язых побежденных.

без известного общего повышения <u>интеллектуального</u> уровня (связанного с производством, с трудом, с общественным строем), а следовательно, без социально-политических сдвигов духовные сдвиги, достигнутые одиночками, оставались делом одиночек, не превращались в действенный фактор исторического процесса.

Прогресс средств и прогресс целей — две стороны единого исторического движения. Но если рассматривать это движение более детально, легко заметить, что каждая эпоха, каждая культура преувеличенно акцентрирует одну какую-то сторону, каждая эпоха обладает известным креном, перегибом, который в следующую эпоху сменяется креном в противоположную
сторону. Или, если крен никак не выправляется, дело может
дойти до полной утраты равновесия и до гибели, распада исторического коллектива.

То, что мы называем "средневековьем", было попыткой выгнуть палку, перегнутую "античностью". И поэтому нельзя понять средних веков, не поняв классической древности.

Нам сейчас кажется естественным, что человек индивидуально изучает проблему (по книгам или делая опыты и наблюдения), расчленяет ее на строго установленные отрезки (факты), а затем соединяет эти отрезки (факты) рамками непротиворечивой модели (теории). Но такое поведение в примитивных и архаических обществах существовало только в очень неразвитой форме и никогда не распространялось на коренные вопросы бытия. ilo-деловому, трезво-рационально можно было обсудить и решить какое-либо частное дело (например, рыночную сделку). А представления о мире, о людях, об основах космического и общественного порядка не обсуждались. Они были священными, т.е. складывались в особые, экстатические минуты, в состоянии вдохновения поэтов-мудрецов. Гимны вед. слагавшиеся риши, заучивались наизусть, и эту высшую мудрость только комментировали, толковали: истинность ее не подвергалась сомнению. Примерно так же складывалась и поддерживалась традиция в других культах.

Постепенно, однако, развивалось трезвое индивидуальное мышление, способность логического анализа традиции. Этому

очень способствовала письменность, разгрузившая память и увеличившая возможность сравнивать и сопоставлять различные традиции, находить неувязки, противоречия между ними. Этому способствовало возникновение первых государств, в которых разные племена со своими тралициями оказались стиснутыми в поле одной плюралистической культуры. Этому способствовало разделение труда и расслоение общества на новые группы, ослабление племенных и родовых связей, рост практической самостоятельности личности (по крайней мере - личности господствующей). В результате, фольклорно-религиозное сознание (традиционная мудрость) утрачивает свою монополию1. Рядом с медленным впитыванием знаний путем слушания, заучивания и постепенного интуитивного проникновения в целостность культуры, в дух традиции - возникает быстрый путь логического усвоения знаний как ряда суждений. Связанных силлогизмами. Выделяются некоторые постулаты, основанные на опыте или привычке, и на их основе, с помощью логики, каждый способный ученик может разработать стройную систему взглядов. Рушится принудительная связь личности с традицией. преданием (до классической древности - единственной формой мировоззрения и системой морали). Мудрец может добровольно признать авторитет фольклорной традиции (как портодоксальные пколы индийской философии). Но становится возможным и другое. антитрадиционное мировоззрение.

Важнейшие памятники культуры становятся авторскими, на них ложится отпечаток личности и эту личность (как пророка и философа, ученого и поэта) запоминают. Появляется имя автора перед заглавием свитка и авторский тон в тексте. Появляются новые формы выражения личной точки зрения, новые формы коммуникации: подчеркнуто эмоциональные, обращенные только к сердцу (в авторской поэзии) или подчеркнуто логичные, обращенные только к разуму. Наконец, возника-

I См. Hand H.A. Frankfurt, Before philosophy. Harmondsworth, 1951. Впоследствии Ясперс назвал переход к авторскому мышлению "осевым временем".

ет философия — новая область культуры, личная форма целостного миросозерцания, ядро, в котором концентрируется индивидуально-логическое мышление, разрушавшее традиционные связи символов и создававшее свои, новые, "рациональные".

Рационализация символов культуры приводит, в конце концов, к распространению авторских учений, совершенно отбрасывающих традиционные моральные нормы, образцы и авторитеты. Эти учения усваиваются, с одной стороны, рядовыми членами общества, с другой. - государями и диктаторами. Современный социолог Р.Белла описывает этот процесс так. "Откровенно атенстический или иннично манипулятивный полход к редигии был разработан такими группами подитических мыслителей, как легисты в древнем Китае, последователи школы архата в Индии, греческие софисты... Теории и действия политических секуляристов были часто очень благоприятны для роста способности общества к обучению и... политическим реформам. - по крайней мере, на короткий срок. Однако последовательная секуляризация и рационализация политики, в ходе которой пограничные знаки религии резко отметались, приводила исторические общества к серьезным разрушениям..."

Таким образом, интеллектуальная революция древности оказалась чрезвычайно противоречивой по своим следствиям. Колоссально возросла интеллектуальная мобильность (способность создавать новые системы). Это относится и к новым теориям, и к новым практически реальным системам. Достаточно упомянуть, в Индии, империю Маурыя, Кушанское царство Гупта. Еыли заложени основи нового цикла человеческой истории, и вся позднейшая культура так или иначевосходит к своим "классическим" истокам. Однако новые сис-

 $<sup>^{\</sup>rm I}$  Как система символов культуры, имеющей объективный, независимый от отдельного человека характер. –  $\Gamma$ . $^{\rm II}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Так Р.Белла называет цинилизации. предшествовавние капитализму. Ср. Religion and progress in modern Asia, ed. by R.Bellah. L.-N.Y., 1965, p. 187.

темы не способни были до конца заполнить вакуум, образовавшийся от распада старых, фольклорных, родоплеменных традиций. Общество теряет единую систему цемностей. Исчезает взаимное понимание, солидарность и чувство ответственности друг за друга. Рост имморализма правителей и граждан ставит политические системы под угрозу распада. В результате возникает реакция против разума, своеобразный раннесредневековый романтизм, поиски сердечного, эмоционального, интуитивного отношения к миру, объединяющей веры, поиски "спасителя", способного дать новый нравственный закон.

Эта схема в какой-то мере может быть приложена и к Индии. Некоторые явления инлийской средневековой жизни перекликаются с европейскими, ближновосточными, китайскими. Падает интерес к проектам перестроек общества и государства. Еще больше внимания уделяется внутренней жизни личности в сложившихся, от нее не зависящих условиях. В художественной литературе социальные темы уступают место эротическим (ср. Бхагавадгиту и Гитаговинду). Слабеет интерес к строгому научному познанию фактов и их отношений (характерных для философских школ ньяя и вайшешика, для джайнской и части буддийской традиции). Высшие достижения индийской грамматики, математики, логики, натурфилософии завершаются примерно тогда же, когда начинается расцвет бхакти и веданты. И дело не только в физическом разгроме центров культуры мусульманами. Бедствия не помещали размышлениям Шанкары и Рамануджи: но они размышляли иначе, чем мыслители древности.

#### TT

Возрождается уважение к архаической традиции, уходящей корнями в поэзию вед и первые упанишады. Усиливается мифологический наклон философии. Но процесс не сводится к этому. Канон становится привлекательным даже для мыслите-

 $<sup>^{</sup>m I}$  В классической Индии, в эпоху строительства великих империй, этот интерес был. Памятник его — "Артхашастра", трактат об управлении государством и хозяйством.

лей, стремившихся дать строго понятийную, демифологизированную картину мира (если угодно, абстрактную картину). Разум, опиравшийся на произвольные предпосылки, за несколько веков интелнектуальных экспериментов дошел до господства парадокса и до утверждения абсурда как самой адекватной формы описания реальности. Но этим он подорвал свое ссбственное господство и открыл дорогу возрождению традиционного философствования, основанного на многотысячелетнем авторитете. Даже такой оригинальный мыслитель, как Шанкара, выступает как скромный комментатор упанишад, "Брахмасутры", "Бхагавадгиты". В рамках канона его интеллекту просторнее, чем в мире буддийских парадоксов. Канон дает ему поступаты и термины, необходимые для построения ясной и простой системы<sup>2</sup>.

Лирику бхакти и философию веданты можно сопоставить с суфизмом и христианским мистицизмом<sup>3</sup>. Однако аналогии подхватывают отдельные факты и оставляют в тени другие. Далеко не все в средневековой Индии аналогично другим регионам,
многее прямо противсположно. Повсюду в средние века мировые религии вытесняют и поглощают местные культы, — в Индии
наоборот: местная религия, индуизм, поглощает мировую, буддизм. В Европе и на Ближнем Востоке древность не стыдилась
обнаженного тела, средние века тщательно одевают его, в некоторых районах (под влиянием ислама) скульптура вовсе исчезает. В Индии, напротив, древность драпирует женское тело в плотные складки ткани, потом драпировки на статуях становятся менее ощутимыми и наконец вовсе падают. Скрытая эро-

I Ср. Паржняпарамита — литературу вообще, "Вималекирти-сутру", "Ланкаватара-суту", школу маджьямиков.

<sup>2</sup> Правда, с точки зрения требований, предъявлиемых к современной филологии, Шанкара — плохой филолог. Он переживает за автора древнего текста то, что тот думал, и часто находит свое не только там, где оно есть, но и там, где его нет. В средние века граница между философией и филологией не была строго проведена.

<sup>3</sup> Рудольф Отто текстуально сопоставлял Шенкару и Майстера Экхарта. Проводились также параллели между Шанкарой и аль-Газали, между Чандидасой и Данте и проч.

тика уступает место явной: храмы X-XI вв. украшаются фигурами нагих любовников, слившихся в объятиях. Эта эротическая скульптура вызывала горячие нападки пуритан и находила не менее горячих защитников<sup>1</sup>. Указывалось, что эротическая скульптура в храме является проверкой искренности верующего, его способности видеть священное в любом облике<sup>2</sup>; что эротические культуры имеют древние корни; и есть поверье, что скульптурная пара любовников предохраняет храм от молнии, урагана и других стихийных бедствий<sup>3</sup>. Однако почему возниким эти поверья? Почему архаические пласты, менее влиятельные в классической древности, всплыли именно в средние вена?

К парадоксальным чертам индийского средневековья, в свою очередь, можно подобрать аналогии в других регионах. Средневековье повсюду время не только распространения, но и вульгаризации мировых религий, и предельным случаем приспособления к субстрату является растворение в нем. Именно в средние века мировые религии теряют свой космополитический дух, превращаются в ряд национальных и региональных культов, а новая нравственность, которую они первоначально несли миру, растворяется в местных нравах и порою совершенно исчезает в них. Можно также сказать, что средние века повсюду более напряженно, остро переживают влечение друг к

Ганди реагировал на нее как человек, испытавший влияние викторианской морали, - с отвращением. Радхакришнан старается умалчивать о тантристском наследии. Напротив, Мулк
Радж Ананд пишет: "Так же как наша человеческая любовь подобна великой любви, радость физической близости подобна безграничной радости бога, творящего мир". Самсзабвение в объятиях любимой сопоставляется с трансом йога, раскрывшего глубочайший слей своего сознания. Ср. м.R. Anand. Оп Кашакава.
"Маге", Calcutta, 1957, June, Vol. 10, N 3, p.50.

<sup>2</sup> В тибетских монастырях сохранияся любопытный обряд. Лама, достигнув сознания единства с миром, идет в "храм непристойных идолов" и, сидя там, наблюдает за своими ощущениями. Если эрстические картины и специально устраиваемые танцы вызывают в нем элементарные порывы, он возвращается к медитации. Если нет — он стал учителем.

N 4. Agarwal U., The mithunas. "Oriental art", L., 1968, Vol. 14.

другу мужчины и женщины, чем древность.

Тем не менее, остается вопрос: почему именно в Индии поглощение новозаветных культов архаическим субстратом и мистическая эротика приобрели такой размах?

Для этого развития важно, что в Индии философия сложилась внутри жреческой традиции, а не вне ее, как в Греции или в Китае. Целостность бытия была впервые осознана умом. погруженным в толкование ритуала, в терминах, связанных с ритуалом (атман, брахман) . Мыслители классической Индии (с УІ-У вв. до н.э.) часто равнодушны к специфически жреческим, обрядовым проблемам. Но вопросы, связанные с молитвенным самоуглублением, продолжают оставаться для них на первом плане. И философский рационализм, характерный для классической древности во всех регионах, приобретает в Инлии оттенок аскетического рационализма (джайнизм. отчасти буддизм, старейшие индуистские системы санкхья и йога). Существуют и другие формы рационального миросозерцания, иначе акцентированные, направленные к овладению чувственно осязаемым миром. Они отразились в "Артхашастре", в "Камасутре<sup>и2</sup> и других памятниках. Но эти формы менее значимы, менее авторитетны.

Становление личности шло в Индии на фоне укрепления, а не разрушения (или, по крайней мере, серьезного кризиса) родовых связей. Социальный строй развивался от системы варн к системе джати, связывавших практическую свободу личности телесным законом свадкарти. Поэтому развитая личность склонна была воспринимать социальную действительность в целом как безнадежно запутанную (сансару), страдание (дукка) и искать

І В древнейший период брахман означает жертвенный помост (в особенности его горизонтальную часть), жреца и жреческое молитвенное пение, связанное с погружением в экстаз.
Атман — вертикальный столо помоста и внутренний духовный
стержень. Шанкара только припомнил (памятью культуры) неолитическую конструкцию: "атман есть брахман". Пользуюсь
случаем поблагодарить В.Н.Топорова за разъяснение этого вопроса.

<sup>2</sup> Камасутра — трактат, совнадающий по теме с "Искусством любви" Овидия. Идеи Камасутры во многом близки тантризму (см. ниже). Одна из возможных датировок Камасутры — У в. н.э.

спасения в аскетическом подвиге, в отказе от общественной активности, в чистом самоуглублении. Чем меньше светская мобильность, тем больше тяга развитой личности к духовной мобильности, к движению внутрь. Это общий заком. И в Индии, где социальная мобильность минимальна, тяготение к отшельничеству (а потом к монашеству) оказались наибольшими.

Движение началось в образованных верхах общества. меньше страдавших физически, но более развитых личностно и больше сознававших альтернативу роевой жизни (личное спасение). Новое незаметно выросло из старого, из традиционных брахманов в созерцании. Перейдя к кшатриям, слишком развитым, чтобы добродетельно сражаться, движение стало еретическим, отвергающим свадхарму, и в конечном счете "новозаветным" общечеловечным. Однако и Будда, и Махавира обращались практически только к человеку, умевшему ясно, логично мыслить, - т.е. к образованному (или очень одаренному) человеку, к протоинтеллигенту. Образование оставалось аристократической привилегией и, таким образом, все древние движения оставались в рамках духовной аристократии. Отсюда их духовная возвышенность - и социальная **УЗОСТЬ.** Межлу тем. к средним векам чувство личного конфликта с обществом распространилось в нароле, сталс наролным (имеется в виду не контакт группы с группой, касты с кастой или крестьян с родиной, а личности с обществом во всей его целостности, с общественным стросы). И традиционная, арханческая по своим истокам религиозная система сумела откликнуться на вызов времени. Движение бхакти, объединившее верхи и низы, нашло себе место только в ней. И основы объединения стали не "новозаветные", а "дозаветные" архаические символы.

\* \*

¥

Тенденции к секуляризму в индийской культуре слабее, чем в других регионах. Культура обычно сохраняет иерархический строй, с аскетическими денностями на вершине. Но это

архаическое неразличение религии и культуры имеет свою оборотную сторону. Основная религия Индии, хранимая брахманами, никогда не становится религией "не от мира сего". Скорее это, как в примитивных и архаических коллективах, общее место всех важнейших ценностей общества, в том числе совсем не религиозных (в европейском понимании этого слова). Четыре кардинальные ценности индуизма - это кама (чувственное наслаждение), артха (богатство, власть, благополучие), дхарма (нравственный закон, религиозный и общественный долг), мокша (внутренняя свобода мистического созерцания, отрешенность). Бог и Мамона здесь мирно соседствуют, размещаются на разных ступенях одной пирамиды. В результате, автор "Камасутры" не имеет никаких оснований оспаривать ценность мокши. Он просто утверждает, что конечная цель религии может быть наилучшим образом достигнута по пути материального благополучия, умеренного погружения в чувственные наслаждения и мобропорядочного выполнения своего общественного долга. Религия освещает общество в целси, человека в целом, во всех его направлениях, и таким образом оказывается не чемто отличным от культуры, а самой культурой, сакрализованной культурой. Оборотной стороной сакрализации общества оказывается обмирщенность религии.

Эта особенность индуизма как культуры связана с его активной ролью в функционировании общественного механизма. Целостность социальной системы гарантируется в Индии скорев психологическими санкциями за нарушение кастового долга (обеспеченными верой в их неизбежность), чем административными мерами. Индийская администрация, если сравнивать ее с римской или китайской, наименее эффективна. Зато огромного влияния достигают религиозные авторитеты. Всякая реформа, чтобы стать эффективной, должна стать религиозной реформой. Это правило подтвердилось даже в новое время, в деятельнос-

I И в этом отношении — как во многих других — индийская цивилизация продолжает традиции примитивных коллективов, в которых человек, нарушивший табу, умирает от сознания неизбежности своей смерти.

ти Рам Мохан Рая, Вивекананды, Ганди. Тем более естественно, что крупнейшие реформаторы древней Индии — религиозные реформаторы. Некоторые из них были, по своим задаткам, скорее социальными реформаторами (подобно Рам Мохан Раю и Ганди), другие — особо одаренными мистиками (подобно Рамакришне и Вивекананде) , но все они оказались стиснутыми в единственном поле, открытом для идеологической инициативы, в поле религии. Только человек, добившийся религиозного авторитета, мог рассчитывать на независимый общественный авторитет. Солон или Конфуций в древней Индии немыслимы. В религиозную сферу, таким образом, необходимо втягиваются люди и проблемы, которые в других странах оставались полностью или частично вне религии.

В этой связи может быть лучше понять общеизвестный факт, что попытки создания "всемирной" (региональной) империи возникают в Индии после того, как буддизм уже создал основы мировой религии (а не до аналогичных религиозных сдвигов, как в Средиземноморье и Китае), и энергия политических преобразований намного уступает религиозному рвению буддистов и джайнов. Империя Маурья так и не достигла своих естественных границ (через которые перешагнули императоры Рима и Китая). Император Ашока, потрясенный десятками тысяч убитых, павших при завоевании Калинги, торжественно обещает в дальнейшем посылать за границы своей державы только монахов, проповедников новой веры и новой нравственности. Этому фактическому положению вещей соответствует термин "буддийская Индия", охватывающий примерно тот самый период, который в Средиземноморье называют античностью.

Однако предельным, крайним, прямолинейным выражением специфических тенденций "буддийской" Индии был не столько буддизм, сколько джайнизм. Именно джайнизм (а че буддизм, слишком сложный и текучий) позволяет легко продемонстриро-

I Такое различие, быть может, удастся провести между основателями джайнизма и буддизма. Первый из них, Махавира - плюралист и рационалист по складу ума, стоик по характеру, только в специфических условиях мог стать проповедником новой веры.

вать "перегиб" древности, против которого восстали средние века; тот перегиб, реакция на который нарастала из века в век и в конце концов вылилась в обратном перегибе.

Джайнизм почти неизвестен широкому читателю. Его часто рассматривают в одном ряду с буддизмом, как второстепенный вид того же рода. На самом деле, джайнизм не меньше отличается от буддизма, чем манихейство от христианства; и если древний буддизм временами сбивается в джайнизм (или полуджайнизм),то очень сходные веци происходят с христианством, в истории его многочисленных ересей...

Прежде чем переходить к подробностям, в которых легко запутаться, отметим одно решающее отличие: в буддизме чрезвычайно важную роль играет то, что не высказано, "благородное молчание" Будды, его отказ отвечать на вопросы: существуют ли боги? Или они не существуют? Бессмертен ли Будда, достигший нирваны? Или и он не бессмертен? Вечен ли мир во времени? Или не вечен? Бесконечей ли мир в пространстве? Или не бесконечей? Будда, по преданию, показывал ученикам горсть листьев и спрашивал, много ли это? Немного отвечали ученики. А сколько листьев в лесу? Неисчислимо больше, отвечали ему.Так же и то,что я не сказал вам,неисчислимо больше сказанного, — учил Будда, придавая своему молчанию больший смысл, большую сакральность, чем своим словам.

В некоторых буддийских текстах молчание осмыслено как слово и слово центральное, примерно равное слову Бог (с большой буквы) в негативной теологии христивнства . Рационализируя словесную ткань, — то, что высказано, — буддизы, однако, сохраняет значимость паузы, значимость ритма текста, которая обычно теряется при переходе от мифологического мышления к философскому. Благодаря этой особенности, буддизы оказался "срединным путем" не только между неуме-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "На ранних буддийских барельефах Будда никогда не изображался, вся сцена компановалась вокруг пустого места, где, как предполагалось, должен был находиться Будда (например, сцена последнего искушения, сцена поклонения и пр.)". В.Л.Смирнов, Махебхарата. Ашхабад, т.?, ч.2. стр. 101.

ренной чувственностью и умерщвлением плоти, - как это высказано в Бенаресской проповеди, - но также между поэти-ческим и научным освоением мира. Ранний буддизм строго соблюдает правило Витгенштейна: "не говорить ничего, кроме того, что может быть сказано" ясно и недвусмысленно; "о чем невозможно говорить, о том следует молчать". Буддийские тексты дали логический синтаксис древнеиндийской науке, проложили дорогу расцвету психологии, гносеологии, собственно логики, математики. В то же время, акцент на не высказанном и значимость паузы делает основные буддийские тексты поэтичными. Буддизм, несмотря на внешнюю сухость сутр, вызвал глубокую волну в литературе и в искусстве индии, создал своеобразный мир джатак, статуй Гандхары, росписей Аджанты.

Из чувства целостности бытия, переданного "благородным молчанием", рождается основная нравственная идея буддизма, идея любви-сострадания. Эта идея внутренне поэтична. Она "поется" . Напротив, основная нравственная идея джайнизма, справедливость, вызывает гораздо более рассудочный отклик. Она предполагает людей, отделившихся друг от друга (как все предметы в мире) и затем снова связанных извест-

<sup>1</sup> Л.Витгенштейн. Логико-философский тракт, М., 1958, с.97. При этом молчание имеет у Витгенштейна смысл, близ-кий к буддийским сутрам: "Чувствование мира как органического целого есть мистическое". "Есть, конечно, нечто невыразимое. Онс показывает себя, это — мистическое". "Мои предложения поясинются тем фактом, что тот, кто меня понял, в конце концов уясняет их бессмысленность, если он поднялся с их помощью — на них — выше их (он должен, так сказать, отбросить лестницу, после того как он взберется по ней наверх). Он должен преодолеть эти предложения, лишь тогда он правильно увидит мир" (там же, стр. 96-97).

<sup>2</sup> Джайнские тексты сделали здесь, по-видимому, меньше. Они менее парадоксальны — и меньше вводят в анализ парадок-сальных ситуаций. Они жестко отделяют предметы друг от друг и оближе к школьной логике, чем к логике фундаментального научного исследования. Во всяком случае, величайшее откритие индийской математики, нуль, связано с символикой буддизма и вряд ли могло возникнуть в каком-то другом контексте.

Э Мы имеем в виду афоризм Э.Людвига: "Девушка может петь о потерянной любви, скряга не может петь о потерянных деньгах".

ным разумным отношением, отношением равенства. Человек познает себя атомом среди атомов, вещью среди вещей — и признает, что другие не куже его. В этих рамках джайнизм безупречен и воспитал много поколений честных, надежных людей. Но добродетели здравого смысла не ведут к целостному
чувству, в котором исчезает различие между нравственным и
прекрасным, между этикой и эстетикой. Джайнская идея проповедуется, доказывается, но не поется. Эстетический мир
джайнизма беден. Джайны больше приспосабливают к своим
идеологическим нуждам традиционные формы индуистской литературы и искусства, чем создают подлинно новое.

Таким образом, буддийский текст, прочитанный с пониманием значимости невысказанного, раскрывает мироощущение,
совершенно нескожее с джайнским. Но если прочесть тот же
текст, обращая внимание только не высказанное, то разница
между буддизмом и джайнизмом стирается. Буддизм может быть
воспринят как выветрившийся и запутанно изложенный джайнизм.
Так именно понимали буддизм джайны (упрекая Будду, что он
обокрал Махавиру и приспособил его суровое учение к потребностям слабых людей). Так именно понимали буддизм еретики,
начиная с легендарного Девадатты, упрекавшего Будду за отход от суровых правил аскезы. Так буддизм был понят европейскими учеными XIX в. Это характерные и по-своему необходимые недоразумения, но все же недоразумения.

То, что реально сближает буддизм с джайнизмом - это время, в которое они возникли, язык (возможно подготовленный развитием упанишад), среда, к которой они обращались, наконец, - то, от чего оба учения отталкивались. Буддизм и джайнизм сходятся в том, от чего (и для кого) ищут освобождения, но совершенно расходятся в понимании сущности духовной свободы.

Гаутаму, прозванного Татхагатой и Буддой, и Вардхаману, прозванного Махавирой и Джиной, одинаково не удовлет-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Татхата — "такость" (неописуемая целостность бытия); татхагата — неописуемо целостный; будда — просветленный; махавира — великий герой, джина — победитель. В древних памятниках Гаутаму иногда называли Джиной, а Вардхаману — Буддой. Потом эти термины строго специализировались.

воряет манера упанищад кружиться вокруг главной темы, называя ее туманными, многозначными, меняющими свой облик словами. Оба пытаются мыслить строго, ясно, однозначно. Но в результате возникают два совершенно разных понимания реальности. Атман упанишад (единство бессмертной индивилуальной души и образа абсолютной целостности) как бы делится на две части. Буддизм признал только второе, абсолютно единое, неописуемо подлинное: то, на что можно лишь указать: вот это! - но нельзя назвать разве только негативно: "Есть о отшельники, царство, где нет ни земли, ни воды, ни огня, ни воздуха, ни сферы бесконечного пространства, ни сферы чего бы то ни было, ни сферы восприятия или невосприятия, ни этого, ни того света, ни солнца, ни луны. Это, о отшельники, я называю ни приходить, ни идти, ни стоять, ни исчезать, ни возникать. Оно без точки опоры, без начала, без основания; именно там конец страдания. Трудно увидеть это не-я, нелегко понять истину. Преодолена жажда для знающего, и для соничего не осталось. Есть, о отшельники, нерожденное, неставшее, несотворенное, неоформленное. Если бы, о отшельники, не было этого нерожденного, неставшего, несотворенного, неоформленного, то не было бы избавления от рожденного, ставшего, сотворенного, оформленного...".

Единое описывается буддизмом как не-предмет и не-я. Понять единое — значит преодолеть иляюзию "я", души. То, что человек считает своей душой, на самом деле состоит из нескольких конгломератов (скандх) материальных и духовных частиц, неустойчивых и непостоянных, рассыпающихся в прах при первом прикосновении. Сами частицы непредметны; скорее это всплески, возмущения поля (которое в буддийской философии называлось шуньятой, пустотой), — всплески пустоты. Сущность этих частиц (дхарм) — ничто, пустота, и сущность я, души также ничто, пустота. Глубина души и разума моделируется не как предмет. а как отверстие, щель между предметами, через

I Из Уданы. Цитирую по книге: <u>H. von Glasenapp</u>. Der Buddhismus, eine atheistische Religion. Müncnen, 1966, S. 241-242.

которую светится нечто неописуемое, дающее избавление от страдания, - нерасчлененно целое, - то, что в других системах именуется Дао, Единым, Логосом, Богом.

Напротив, для Макавиры реальность - это бессмертная индивидуальная душа. Мир состоит из бесчисленного количества индивидуальностей, так же не зависимых друг от друга, как атомы Демокрита. Если буддийская картина мира напоминает импрессионистическое полотно, на котором целостные облики складываются из мазков, по отдельности не имеющих смысла (или музыку, в которой смысл имеет только сочетание звуков, по отдельности "пустых", лишенных значения), то джайнская система мира складывается из элементов, каждый из которых четко обрисован. В джайнской вселенной есть секреты (раскрывающиеся перед победителем), но нет вечной и непостижимой тайны. Мир. состоящий из принципиально обозримых частей, может быть раз и навсегда познан, и победитель (джина) знает его. Опираясь на незыблемую основу знания, остается только подавить грубую плоть, мешающую достичь состояния кевалин1. Главным средством спасения становится железная воля, главным путем - бесподадный аскетизм: препятствовать возникновению мыслей о чувственных удовольствиях, направляя ум к созерцанию, изучению священных текстов, беседам с наставником и проч.: препятствовать дурным речам. дав клятву молчания; препятствовать невольному вреду какой-либо живой душе (мошке, например), застыв в неподвижной позе - лежа, сидя или стоя. Нет таких подвигов аскетизма, которых не совершали бы джайнские святые.

Буддизму такое поведение глубоко чуждо. У него нет цели, к которой можно приблизиться волевым усилием. Понима-

І Блаженство освобождения от кармы. Личность не сливается с единым, — как в модели нирваны и мокши, — а просто порывает связь с миром, оставаясь неразложимым атомом. Знание этого состояния — "кеваладжинна определяется в Ачарангесутре как всеведение, дающее индивиду понимание всех объектов и знание всех условий в мире богов, людей и демонов" [Law B.C. The essence of Jain religion and philosophy. "Aryan path", Bombay, 1968. vol. 39. N 7, p.311).

ние нирваны как цели профанирует буддиям. Предмет буддийской мысли (неставшее, нерожденное) все время остается интеллектуально неуловимым. Ясная мысль подводит к нему — и останавливается на пороге. За этим порогом — духовный скачок от имен предметов и целей к чему-то, что не может быть описане словом, примерно как при "понимании" музыки. Тут нужно не подавление чувства (в пользу правильно натренированного и направленного джайнского интеллекта), а только высветление естественного сотрудничества чувства и мысли. Таким образом, философия буддизма тесно связана с его этикой, с "благородным срединным путем", с отказом от аскетической гимнастики.

Срединный путь гораздо труднее понять, чем ясно очерченные принципы джайнизма. Поэтому буддизм, спускаясь в народные низы, перестает быть буддизмом, становится либо полуджайнизмом, либо простым почитанием Будды как Бхагавата (господа), бхагаватизмом, сливающимся с индуистским бхагаватизмом. А джайнизм, найдя психологически родственную среду, прочно укрепляется в ней. Джайнизм мыслим на уровне сектанта-начетчика. Джайны могут жить маленькими общинами во враждебном окружении, без высокообразованной элиты, сохраняя основы учения Махавиры и не смещивая их ни с чем другим; буддизм же к такому существованию не приспособлен. Поэтому буддизм так хрупок, беспомощен в условиях преследований. Как только мусульманские завоеватели Бенгалии вырезали ученых монахов (на рубеже XII и XII вв.), "колесо дхармы" рассыпалось.

Соскальзывание со срединного пути в одну из крайностей заложено в самой природе (или, скажем по-современному, в самой структуре) буддизма. Древний буддизм соскальзывал к джайнизму, средневековый - к индуизму. Стихи "Дхаммапады", воспринятые немузыкальным слухом, не звучат, как музыка, не доносят молчания Будды; они просто учат, настав-

I Так же как китайский буддизм соскальзывает к даосизму, отчасти даже к конфуцианству — в почитании предков и т.п.

ляют: "Серьезность — путь к бессмертию. Легкомыслие — путь к смерти. Серьезные не умирают. Легкомысленные подобны мертве— цам". Это вызывало протесты — но буддизм дал место и для тенденций протеста против сухой серьезности. Таким образом, движение к средним векам развивалось и вне, и внутри буддиз—ма, преображая его, заставляя терять свою высокую серьезность, становиться грубовато-красочным, народным, игровым, сказочным, короводным.

K- 3

X-

Секрет упанишад, вынесенный на площадь, остался тайной. Последователи новых учений просто сменили кастовую
свадхарму на дхарму монаха. Действительную свободу духа
подменил путь к свободе, закон, ведущий к свободе. Но, как
и всякий закон, джайнский и (сдвинутый к нему в массовом
сознании) буддийский закон были ограничением актуальной
свободы, подавлением ее. Это вызывало новую неудовлетворенность, тоску по утраченной силе непосредственного, неочищенного человеческого чувства. Протест неизбежно нарастал
даже среди монахов, отказавшихся от мира. Но еще более острой была неудовлетворенность мирян.

Жизнь мирян, сочувствовавших буддизму (или джайнизму), слишком мало изменилась. Если раньше полноценным духовным существом был брахман, то теперь им стал монах. Сочувствующие могли "получить заслугу", подавая ему милостыню, и за это надеяться на лучшую карму в следующем рождении; но то же самое предлагает верующему любая религия Индии. Никакого преимущества здесь у буддизма не было. Напротив, коечто античные учения положительно отымали у народа: красочность правдника. Люди по-прежнему страдали от кастовой скованности, нищеты, унижений, произвола, болезней, старос-

I Дхаммапада, перв. В.Н.Топорова, М., 1960, с.62. Термин "серьезность" принят обльшинством переводчиков. Нечто очень сходное происходит при мэссовом восприятии органного концерта. Серьезная музыка, для большинства слушателей, — это скучная музыка.

ти, смерти. Но, в добавление ко всем этим бедам, поблек праздник. Старая культовая система по крайней мере уравновешивала тиранию кастового закона праздничным разгулом, праздничной игрой. Ведущие течения древности единодушно обесценивали праздник, рассматривали "путь" как дело, направленное к спасению, дело, к которому надо относиться со всей серьезностью, не тратя силы на песни и танцы. Общая тирания закона не ослабела от попыток реформировать его, а скорее возросла.

Антипраздничная тенденция так или иначе ощутима и в древнем брахманизме<sup>1</sup>, с его равнодушием к чувствам веруюющих, с его превращением обрядности в сухой профессиональный акт. Но брахманизм, из уважения к традиции, что-то от 
примитивной красочности праздничного обряда сохранил. Новые, интеллектуалистические учения оыли в этом отношении 
беспощадны. Народную праздничную стихию они отвергали с порога.

Джайнизм сохранил свою суровость до сих пор. В самый большой свой праздник, Парьюшанас, джайны постятся, вспоминают свои грехи и просят друг у друга прощения. Это очень благородно, но несколько скучно и совершенно не удовлетворяет потребности большинства людей в праздничной разрядке. Сами представления джайнов о мире лишены праздничной красочности. Не только на джайнской земле, но и на джайнском небе все очень серьезно-нет не только внешней красочности, чувственно ощутимых радостей игры, но и возможности внутреннего праздника. В самом уме джайнов, очищенном от суеты, не хватает образов, в игре которых освобождается восбражение, скрашивая человеку жизнь, вызывая минуты праздничного настроения даже в темнице.

В буддийской серьезности (в этличие от джайнской) есть своя музыкальность; но это музыкальность минорного лада, не всем доступная. В восприятии народа, это музыка, пригодная тэлько для похорон. В Китае буддийского монаха,

I Ритуалистическая форма религии, формально опирающаяся на веды, но изменившая духу древнейших экстатических гимнов.

пришедшего на свадьбу, могут побить (монах на свадьбе считается дурным предзнаменованием). Примерно так же обстоит дело в Японии: свадьбу играют с жрецами местной религии синто, буддийских бонз приглашают на похороны. На Цейлоне, где буддизм — единственная религия образованного общества, народ сохраняет двоеверие и во многих случаях обращается к колдунам и шаманам. Только в Тибете буддизм превратился в целостную систему, удовлетворяющую все человеческие потребности. Но единственность этого примера показывает, что тенденция к такому завершению была во всяком случае не очень сильной.

Это все надо иметь в виду, когда мы подходим к вопросу: почему буддизм в Индии исчез? Буддизм охотнее терпит народный праздник, обряд, игру рядом с собой, чем органически включает в свою структуру. И здесь индуизм постепенно преввошел его. Религия брахманов научилась лучше, чем буддизм, сочетать глубины (доступные только элите) с лубочной красочностью и эмоциональной насыщенностью массового обряда.

\* \*

X

Надо учесть еще одно обстоятельство. В Индии нет понятия пожного бога, ложной веры. Чужая или старая вера — это вера недостаточная, не вполне эффективная, не дающая полного освобождения. Но в известных пределах она мыслится истинной. Поэтому религиозные сдвиги происходят на основе одного и того же фольклорно-мифологического фонда, перемещая в нем или отодвигая и не ссылая в ад всей массы старых небожителей. Это облегчает и распространение новой веры, и реставрацию старой.

Христианство, поставив на место арийских громовержцев (Зевса, Тора, Перуна) европейского Илью-Пророка, не избежало соблазна приспособления к структуре сознания христианизированных народов. Но варварские представления о священном могли восторжествовать только de facto. Огрубение религии в интерпретации ез симвелов было, быть может,

оольшим, чем в Индии; но сами символы Нового завета оставались незыблемыми; франки и русичи клядись на Евангелии (запрещавшем клятвы) и возносили молитвы о победе над врагом распятому Христу.

В Индии процесс шел иначе. Буддизм развивался в поле традиционной мифологии и вынужден был обратить в новую веру не только пюдей, но и богов. Будда, согласно одной из легенд, поднялся на небо Брахмы и просветил своей проповедью небожителей. С тех пор эти стихминые божества стали нравственно прекрасными и приобрели достоинство бодисатв. Индуизм, в свою очередь, признал Гаутаму Будду одним из десяти важнейших аватар (воплощений) Вишну. Таким образом, рядом с буддийской версией вселенской мифологии, охватывавшей все наличные системы, возникла индуистская. Буддисты включили в свой культ индуистские праздники. Индуисты, в свою очередь, включили в свой культ день просветления Будди. В этой игре в поддавки средний человек, без помощи ученых теологов, совершенно потерял способность разсбраться, где кончается одна религия и где начинается другая.

Почему же индуизы воспользовался этой ситуацией лучше, чем, скажем, китайский соперник буддизма, даосизм (тоже вступивший с буддизмом в очень сложные, чересполосные, взаимовависимые отношения)? Проникая в Юго-Восточную Азию и на Дальний Восток, буддизы повсюду смешивался с самыми разнообразными верованиями и мог, казалось, совершенно растворяться в них. Но философия, принесенная из Индии, позволяла воспитывать элиту в буддийском духе. А мифология, чуждая местным традициям, придавала всей религиозной структуре своеобразную, специфически буддийскую внешность. Иначе говоря, буддизм вне Индии выступал как носитель общеиндийского культурного фонда, и этот фонд помогал ему иг-

I Бодисатва — святой, подошедший к порогу нирваны, но остающийся деятельным, чтобы спасти других. По существу, это возрождение образа Гаутами в условиях, когда Будда стал неподвижным каменным изваянием. В свою счередь, бодисатвы быстро превратились в мифологические персонажи, и возник целый пантеон бодисатв.

рать роль мировой религии (примерно так же, как Ветхий Завет помогал распространению христианства). В Индии же буддизм воспринимался скорее как отклонение от традиции, и в долголетней борьбе послебуддийский индуизм отстоял свое преимущественное право на общеиндийское наследство (включая и буддийское, успевшее к тому времени стать частью традиции).

Особенно легко показать это на судьбе философии. В странах, не обладавших собственной философской традицией, буддийская философия, заняв пустое место, удерживала его, как правило, очень прочно . Жрецы бон (в Тибете) или синто (в Японии) ничего не могли ей противопоставить. Интеллектуальная элита, не знавшая никакой другой философии, кроме буддийской, от всего сердца покорялась ей и прочно хранила ей верность. Напротив, там, где местная культура располагала самостоятельными философскими традициями, положение буддизма было менее устойчивым. Конфуцианство, освоившеь с буддийской философской проблематикой, сумело серьезно потеснить буддизм, — и в Китае, и в Японии, и в Корее. Буддизм сохранил в этих странах только меньшинство элиты, тяготевшее к мистицизму, и эмоциональные привязанности масс к будлийским иконам.

В отличие от всех этих случаев, индуизм обладал и развернутой мифологией, покорявшей воображение, и равным с буддизмом философским оружием. Сокровища упанишад находинись в общем владении. На какое-то время буддизм приобрел перевес, создав лучшие для своего времени философские интерпретации архаической мудрости. Но этот перевес никогда не был абсолютным, а с течением времени он был утрачен.

В упанишадах даются две равноценные формы описания абсолюта: во-первых, через отрицание объектов познания, отдельных предметов, частного, многого. Эта "феноменоло-

І Единственное исключение — Индонезия. Но недостаточно ясно, была ли в Индонезии усвоена буддийская философия, или только внешние форми культа. В остальных случаях буддизм искоренялся только по-мусульмански — отсечением буддийских голов.

гическая редукция" проводится уже в древнейшей упанишаде. "Брихадараньяке" . Высший образ здесь рисуется "словно огненное пламя, словно белый лотос, словно внезапная молния. Поистине, слава того, кто знает это, полобна внезапной молнии. И вот наставление: не это! не это! Ибо не существует другого обозначения, кроме "не это $!^2$ . Во-вторых, абсолютно реальное описывается через утверждение слоя психики, рождающего идею или образ абсолютного: "это тонкая сущность основа всего существующего, То - действительное, То - Атман, n The STO To, MBetakery!" ...

Буддизм логически последовательно развил "негативную теологию" Брихадараньяки, Иши и Катхи, в то время еще не освоенную собственно философской, логически дисциплинированной мыслыю индуизма. Философия санктыи обсуждала только проблему освобождения личности от иллюзий, связанных с освоением предметного мира, но не от себя самой как обособленного, частного явления, атома среди атомов, вещи среди вещей. Целью философии санкхыи было состояние кевалин (как и в джайнизме, т.е. освобождение индивидуума от запутанности в частных отношениях). Чувство полной слитности индивидуального бытия с целостностью жизни, которое знали упанишады, не было еще названо. Буддизм дал ему первое имя -Негативное описание абсолютной цельности духа 4 нирвана. с этих пор осталось за буддизмом, стало его специфическим признаком. Но оставалась еще линия "Чхандогьи" (и примыкающего к ней большинства упанишад), линии положительного описания абсолютной цельности. Эту традицию постепенно раз-

I И в примыкающей к ней "Ише", а также в "Катхе-упани-

шаде".

2 Брихадараньяка, перев. А.Я.Сыркина, М., 1964, стр. 87. <sup>3</sup> Чхандогъя, перев. <u>А.Я.Сыркина</u>, М., 1965: стр. 115.

<sup>4</sup> Нирванз - термин негативный. Буквально: остывание, затухание, прохлада.

вила и довела до философского совершенства школа веданты, выковав положительный синоним нирваны (мокша — освобождение). Этот синоним не был связан с буддийскими ассоциациями, эвучал по-новому и для подавляющего большинства искателей религиозной истины, не способного освободиться от магии слова, стал символом специфически брахманской мудрости, знаменем индуистской элиты средних веков, вокруг которого собирались противники буддизма.

Негативное описание абсолюта чисто технически легче было строго сформулировать. Но оно не всех удовлетворяло. Подобно апофатическому богословию, оно было языком чистой мистики, обращенным к чистым мистикам. "Эвклидовский" разум, ориентирующийся на предметы и их отношения, даже в рассуждениях об абсолюте стихийно предпочитает самое приближенное равенство самому точному неравенству . Обсуждая трудную проблему абсолютно целого, философия, ищущая сколько-нибудь широкого понимания, должна найти равновесие между точными отрицательными описаниями и неточными положительными. Это равновесие в системе веданты было достигнуто.

Веданта давала возможность описывать высшее состояние мистика менее парадоксально, чем буддийская мысль, которая приходит к трудно постижимому отрицанию индивидуальной души. Идея души в веданте не устраняется, а только углубляется, сохраняя негативное описание ("язык атмана — молчание") как вспомогательный прием, предохранявший от слишком простого (профанического) понимания положительных символов. "Атман" и "Брахман" были закреплены в своем точном значении, как субъективный и объективный аспекты в абсолютном тожде-

I Сказав, что тигр не верблюд, мы высказались совершенно точно, но бессодержательно. Сказав, что тигр несколько похож на кошку, мы не совсем точны, но все же больше сказали о тигре, чем в первом случае. Это предпочтение переносится и в метафизику, хотя вряд ли оправданно.

<sup>2</sup> А не в том, которое они приобретали в синонимических контекстах упанишад, свободно подменяя друг друга, а также смежный термин "пуруша". Все эти технические удобства описания вряд ли могли иметь решающее значение для законченных мистиков, но популярность философии создается не ими; из двух мистических доктрин побеждает та, которая находит больше последователей, усваивающих ее язык.

стве или неполном тождестве человека с окружающим его миром. Между ними было установлено строгое логическое отношение, в зависимости от того, на какой позиции стоял отдельный философ-ведантист. Дальнейшие споры происходили внутря философии веланты.

Формирование веданты (примерно с начала нашей эры) хронологически параллельно процессу вытеснения буддизма и видимо сыграло в этом процессе значительную роль. За Шанкарой (УШ-IX вв.) закрепилась слава победителя буддийских философов; это отчасти ложная слава; к УШ в. буддизы на юге Индии (родине Шанкары) практически сошел на нет1; но то, что без достаточных оснований приписывается одному великому мыслителю, действительно сделала школа, к которой он принадлежал. Она отняла у буддизма его элиту, дала индуистское по форме выражение идеала, которое буддизм в течение ряда веков считал своим. И никто это не сделал с большим блеском, чем Шанкара. Его конструкция, вполне ортодоксальная по форме, не уступала Нагарджуне и другим величайшим буддийским философам по глубине. Она не убедила Бенгалию (где идейная и образная система буддизма прочно укоренилась), но вероятно нанесла последний удар эпигонам буддизма, доживавшим свой век в других районах Индии.

Впоследствии Шанкара подвергался критике с ортодоксальных индуистских позиций; его (как и Ван Ян-мина, китайского мыслителя, перекодировавшего некоторые элементы буддизма в конфуцианских терминах) упрекали за то, что он остается полубуддистом. Когда буддизм окончательно утратил влияние, позиции Шанкары стали казаться недопустимой уступкой противнику. Однако точка зрения Шанкары сохранила влияние — главным образом в шиваитских кругах.

Сущность спора внутри веданты (между Шанкарой, Рамануджей (XI в.) и Мадхвой (XII в.) заключается в том, до какой степени Атман тождествен Брахману. Если - без всяких огово-

I Скорее можно говорить о том, что среда, в которой вырос Шанкара, еще до его рождения была подхвачена антибуддийским потоком, и будущий философ с детства неосознанно усвоил символику реставрированного индуизма.

рок - "Атман есть Брахман" (Шанкара), то человек, достигший высшего состояния, дживанмукта (освобожденный при жизни) оказывается на уровне Единого в его абстрактной чистоте Эта точка врения вполне ортодоксальна. Она строго выводится из "Шветашватары-упанишады": "пракрити есть майя", структура есть иллюзия. Но между упанишадой (до н.э.) и Шанкарой стоит буддийское учение о пустоте, шуньявада, опустошившее все отдельное, имеющее имя, от подлинности, превратившее его в тень чего-то неназываемого. Без блестяще разработанной нигилистической системы Нагарджуны учение Шанкары вряд ли родилось бы на свет. Учителем учителя Шанкары был буддист, и можно видеть буддийское влияние в том, что адвайта-веданта признает богов только как объекты медитации. Шанкара написал поэтические гимны Шиве, Шакти, Сурье и Вишну. Но как философ. он трактовал их по-буддийски. Дживанмукта достигает реальности более глубокой, чем существование богов; он смотрит на них из глубины на поверхность, в оценочном смысле - сверху вниз. Такова позиция адвайта-веданты (абсолютной недвойственности).

Надо оговориться, что индийские термины "ишвара", "сешвара", "ниришвара" только очень приблизительно соответствует европейским "Бог", "теистический", "атеистический". Система Шанкары - "ниришвара", она обходится без творца, демиурга, спасителя, но это не значит, что она безбожна. Брахман - символ, в чем-то совпадающий по смыслу с Богом европейских теологов. Это Бог (с большой буквы, в отличие от Зевса и т.п.) сам по себе, вне всякого отношения к миру. Это Бог, который

І Когда Шанкаре отвечали, что это невозможно, он, по преданию, отвечал: я испытал это, логические аргументы здесь недействительны. В основе философии Шанкары — переживание бытия как состояния полной свободы, безграничности н, тождества Я и мира. Но это состояние само по себе было пережито в Индии ( и не только в Индии) много раз. Дело еще в оценке своего переживания как единственной подлинной реальности. Старейшая школа индуистской философии, санкхыя, рассматривала мир двояко: как чистую интумцию единства, чистый дух (пуруша) и объективную структуру (пракрити). С точки зрения санкхыи, оба аспекта рассмотрения мира, пуруша и пракрити, реальны. С точки зрения Шанкары, реален только пуруша (понятый как синоним атмана).

еще не сказал "да будет свет!" Это божество Экхарта, которое глубже бога — творца. Таким образом, адвайта не атеистична, а скорее метатеистична. Разница между ней и другими школами веданты не выходит за рамки теологии.

Большинство философов, живших после Шанкары — это бхакти, поклонники божества в какой-то определенной, личной форме, творца и спасителя. Точка зрения адвайты их не удовлетворяет. В системе ограниченной недвойственности (висиштха-адвайты), созданной Рамануджей, человек может сливаться с единым, но не непосредственно с ниргуной-брахманом, а с богом, имеющим облик, и не в большей степени, чем голубизна — с голубым цветком. В этом тождестве бог может оставаться самим собой и без человека (цветок остается цветком, потеряв свою голубизну), но человек не может оставаться самим собой без бога.

Мадхва шел еще дальше, совершенно отрицая тождество человека богу.Он утверждает четыре различия: бога и души,бога и материи,души и материи,отдельных душ и отдельных частиц друг от друга.Мадхва,как и Рамануджа,как и вся поздняя веданта - бхакт (поклонник Ваю, сына Вишну).Это связывает его с другими мыслителями средних веков,но по своей онтологии двайта (двойственная) веданта скорее возрождает древние традиции рационализма ньяя и вайшешики<sup>2</sup>.

Философия веданти, во всех ее разновидностях, позволила интерпретировать наличные культы в высшем смысле и сделать их приемлемыми для элиты. Она таким образом дала интеллектуальной элите место в рамках религии, бытовые формы которой легко находили доступ к человеческому сердцу и прочно укоренились в народе.

I Cp. Tokarz F. "Theistic" and "atheistic" Indian systems.- 'Folia orientalia", Krakow, 1968, t. 9, s. 131-150.

<sup>2</sup> Веданта, буквально, - завершение вед. С этимологической точки врения, вся ортодоксальная философия индуизма, начиная с санкхъи и йоги, есть веданта.

Использование фольклорных мотивов в искусстве и культе (в том числе эротических мотивов) было одной из форм борьбы за массы, шедшей между буддизмом и индуизмом. Не исключена возможность, что буддизм первый поднял на философско-религисяный уровень хороводные традиции низших, "нечистых" племен и каст. Но здесь, в мире свободы фантазии, игры страстей, исступления, экстаза, его ждало поражение. Преимущество буддизма было в его своеобразной "интеллигентности", в очищении культуры от грубости каменного века, в рациональной ясности и внутренней музыке его конструкций. Отказавшись от чистоты этого принципа, буддизм вступил на почву, на которой индуизм мог пойти (и пошел) дальше его.

Буддийский тантризм использовал половой акт как символ целостного переживания бытия. Но в конечном счете это целостное переживание должно быть осознано в негативных терминах (как нирвана, шуньята и т.п.). Здесь было место для оргазма, но не было места для половой любви, для чувства страстной привязанности личности к личности. Такой любви нужен предмет, не условный, символический, растворяющийся в пламени высшей мудрости, а реальный, подлинный предмет, в котором воплощается вся полнота бытия, предмет, равноценный вселенной и даже более ценный, чем весь остальной мир. Нужен был абсолютный возлюбленный, нужен был своего рода "сын, единосущный отцу и от века пребывавший в недрах отчих".

Этого последнего шага буддизм никогда не мог сделать. Даже Майтрейя (Любовь), будда будущего, своего рода мессия и спаситель мира, изображается наполовину вставшим со своего трона и опустившим одну ногу на землю; вторая остается поджатой под

I Бенгальская сахаджаяна как будто противоречит этому; но она была переходной формой, стоит посредине между буддийскими и индуистскими культами. Святые сахаджаяны почитаются в Тибете как буддисты и в Индии -- как шиваитские "сидхи".Ср. R. Mukerjee, The culture and art of India.L., 1959.

себя, в пове лотоса. Это очень наглядно показывает сдержанность буддийской святости в ее общении с верующим. Буддизм махаяны бесконечно широк в "путях спасения", но устье его одно и то же (нирвана), но высший образ его один и тот же: созерцатель, углубляющийся в нирвану, даже если сострадание заставляет его, как бодисатву, оставаться в миру; он присутствует среди людей, но дух его — не с ними; он гораздо менее коммуникабелен, чем высшие образы индуизма.

Буддизм имел свой принцип, за который не мог выйти. Высшим законом абсолюта для него оставалась негативная абстракция  $^{\mathrm{I}}$ , и это накладывало отпечаток на всю систему его образов. Отступление от принципа могло быть только игрой, приемом, кружным путем к предназначенной цели. Цель остается одной и той же.

Мы уже говорили, что в зримой иконе Будды и в таких мысленных, интеллектуальных иконах, как нирвана, шуньята, была своя эмоциональная полнота, полнота музыкальной паузы (выразительной паузы; моделью ее было уже "благородное молчание" Будды). В хорошо организованном тексте пауза может нести огромную эмоциональную нагрузку. Но чтобы воспринять ее, чтобы "услышать тишину", надо обладать натренированным слухом, кадо уметь войти в музыкальный контекст. А слушать и слышать музыку не всем дано. И художественные структуры, в которых главную роль играет пауза, то, что не высказано — всегда менее популярны, чем высказавшиеся в краске, движении, танце. Это полностью относится и к культовым структурам.

"Подтекст" нирваны тот же самый, что "подтекст" рая, неба, бога. Но в представлении о боге и рае есть еще пластически ощутимый текст: прекрасное или грозно покоряющее человеческое лицо; или прохладкые ручьи, зеленые кущи, ласки гурий. Этот текст — своего рода эмоциональный трамплин, по которому легче разбежаться и прыгнуть к переживанию "сат-

I Абстракция, разумеется, не в смысле научного понятия; скорее можно сравнить ее с абстракцией в современной живопи-

читананды". Нирвана — по крайней мере для человека без специфического слуха к ритму сутр — требует прыжка без трамплина. Она обнажает то, что эримме представления о боге и рае скрывают: разрыв между обыденным сознанием и религиозной целью, невообразимость высшего состояния.

Искусство махаяны и ваджраяны дает воображению известного рода текст, но этот текст, в конце концов, обрывается, как леса и луга при подъеме на гору. Вершина горы остается суровой и голой, в вечных снегах, ослепительно синющих, но в то же время и пугающих среднего человека.

Индуистское воображение свободно от этой жесткой направленности. Оно не связано никакими принципами, никаким раз навсегда заданным высшим образом. Системность индуизма основана на единстве языка символов, заданного традицией вед и упанишад, с особой лексикой и особым логическим синтаксисом. В индуизме может быть выявлена система, обладающая известной совокупностью признаков, но ее нельзя вывести из одного принципа, из одного высшего образа, - как выводятся все авторские учения. Потеряв Коран, ислам бы погиб; потеряв Христа, христианство бы исчезло:, а индуизм выдержал потерю Индры. Варуны и других ведических богов. обесцененных философским мышлением. и создал новую систему высших образов. способных поспорить с Буддой и Махавирой. Можно мысленно перечеркнуть любую священную книгу индуизма - индуизи уцелеет и без нее. Любая критика индуизма пощадит, по крайней мере, одну из его высших ценностей: каму (наслаждение), артху (богатство, власть), дхарму (нравственный закон) и мокшу ("освобождение", отрешенность); ибо логически невозможно отрицать одну из них, не утверждая другой. Если буддизы строится как гора, то индуизм - как горная цепь, где за одней вершиной встает другая, третья и т.д. И таковы же отдельные боги Тримурти. Будда - это принцип или, во всяком случае, группа принципов, тесно связанных между собой; а Шива - бесконечный ряд принципов, соединенных в пары по признаку логической несовместимости, словно в насмешку над разумом: "Он это Шанкара, творец добра. Он также Рудра, ужасный, но его ужас - величественная красота... Третье око на его лбу -

это око мудрости. Это также око правого гнева, луч из него сжег Каму, бога плотской любви и животной похоти. Шива — это Камадахана; все плотское сожжено в его присутствии..." "Он одновременно мужчина и женщина, Ардханари. Его супруга, Ума, так дорога ему, что она стала частью его... Он Стхану, неподвижный; но он также вселенский плясун, Натараджа... Он Кала-кала, разрушитель времени, и Амаранатха, владыка бессмертия. Он Тьягараджа, царь аскетов, и Ащутоша, тот, кто мгновенно лает услалу".

Каждый облик, принятый богом, не уступает в реальности другому, каждый равно абсолютен. Для каждого человеческого я есть небесное Ты, есть кумир, который до конца, "до полной гибели всерьез", удовлетворит его чувства, его порывы, его неудовлетворенное любовное томление.

\* \* \*

Успех религии всегда связан с удовлетворением каких-то реальных потребностей. Индуизм лучше буддизма удовлетворял потребность среднего человека в праздничной разрядке. Самс созерцание индуистского неба (индуистского пантеона) давало чувство внутреннего праздника и легко трансформировалось в народный, доступный каждому крестьянину праздничный обряд. Индуистские боги творят мир, играя, и сами они легко становятся обликами игры. Но были и другие причины, способствовавшие успеху индуизма.

Этика буддизма отвлекается от исторически реального устройства общества. Она обращается только к тем, кому это общество невмоготу, она организует не общество, а беглецов из общества. Она ведет просвещенных в монастырь. Оттуда — с безопасного расстояния — они светят миру, неспособному измениться, подают пример человеческих отношений, основанных на сострадании, равенстве, совместных поисках мудрости и совщестном решении всех вопросов<sup>2</sup>. Но остальных, не способных

I Эта характеристика принадлежит современному бхакту. Cp. R.Ramakrishnan, Shiva the sublime. "Vedanta kesari". Madras, 1965, March, Vol. 51, N 11,p.545-546.

<sup>2</sup> Современные цейлонские и бирманские публицисты видят в буддийских монастырях первые образцы азиатской демократии.

отказаться от семейных (и связанных с ними кастовых) связей, она оставляет эрителями монашеского подвига и обращается к ним только за милостыней. Миряне занимают в системе буддизма место, сравнимое с положением оглашенных в ранних христианских общинах. Это собственно не буддисты, а сочувствующие буддизму. Их мирская жизнь получает только очень условную, неполную санкцию.

Индуизм противопоставляет этому мораль "Бхагавадгиты", прямо исходящую из общества, каким оно было. Устами самого бога она возглащает, что человек не в праве отказываться от участия в мировом зле. "Если б я не действовал, — говорит бхагават (господь), — то моим путем пошли бы все люди, и исчезли бы все эти миры". Свобода человека только в том, как он действует: "Без надежд, укротивший свои мысли, покинув всякую собственность, только телом совершая действия, он не впадает в грех". "Без недоброжелательства, равный в успехе и неудаче, не связывай себя, даже действуя". "Чей разум не запятнан, тот, даже убив, не убивает".

Свадхарма касты, оставаясь такой, какой она была, получила таким образом в "Гите" новую, высшую санкцию, подкреплена примером Вишну, утверждена подвигами его аватары Кришны. Можно глубоко сомневаться, действительно ли каждая свадхарма совместима с внутренним бескорыстием и покоем; можно предположить, что человеку, запятнанному кровью, не так легко вернуться к созерцанию блага. Можно сказать, что буддизм, запрещающий "недостойные" формы деятельности, правильнее понимает взаимную связь внешнего и внутреннего, поступка и психологии, чем "Бхагавадгита". Но если человек вынужден заниматься делами, отягощающими его совесть, то правота буддизма ему приносит только беспокойство, а этика "Бхагавадгиты" дает, по крайней мере, некоторую надежду на мир с самим собой.

Примерно так же обстояло дело на политическом уровне, в столкновении буддийского равнодушия к этническим формам жизни с индуистской привязанностью к этим формам. Если покрови-

 $<sup>^{1}</sup>$  Бхагавадгита, пер. <u>Б.Л.Смирнова</u>. Ашхабад, 1956, гл.4 и др.

тельство кушан способствовало расцвету буддизма, то распад "вселенской" империи и консолидация североиндийских областей под скипетром местной династии Гупта связаны были с антибуддийской реакцией. Можно провести аналогию с событиями в Китае, когда на смену монгольской династии Юань (поддерживавшей буддизм) пришла местная династия Мин. Подобные обстоятельства сами по себе недостаточны для исчезновения буддизма (в Китае буддизм не исчез). Но складывается обстановка, облегчающая работу сил, вытесняющих буддизм.

Наконец, нельзя забывать, что в исчезновении буддизма была коллективно заинтересована вся варна брахманов. Опыт цейлона показал, что полная победа буддизма означает мирную ликвидацию брахманства как общественного слоя. Сингалезское "брахманство" ведет скрытое существование в форме предпочтения родственников (главным образом племянников) при выборе монахами своих учеников и наследников; но брахманов как таковых на цейлоне нет. Борьба индуизма с буддизмом была поэтому борьбой двух элит: наследственной духовной аристократии и "разночинной" сангхи. В этой борьбе брахманство одержало победу. Вся огромная духовная энергия буддизма ушла в Индии на то, чтобы реформировать индуизм, передать ему нексторые свои черты, подтолкнуть его развитие — и раствориться в нем.

### Buddhismi languse põhjustest keskaegses Indias

#### G. Pomerants (Moskva)

Resumee

Käesolevas artiklis on esitatud skeem nende faktorite mõistmiseks, mis võiksid seletada keskaegse buddhismi kadumist Indias ja tema järgnevat levikut teistes riikides. Skeem on välja töötatud, lähtudes mõnedest tänapäevastest sotsiaalsetest ja kultuurilistest kontseptsioonidest. Faktorite tõlgitsus on tehtud selliste mõistete nagu "eesmärgid", "väärtused" jne. abil. Autori arvates on faktorite seas olulisemad: a) võimatus ratsionaalselt mõista buddhistlikke seisukohti; b) buddhism oli algusest peale Indias võõras nähtus; c) buddhistliku eetika äärmine abstraktsus.

About the Causes of Decline of Buddhism
in Medieval India

#### G. Pomerantz (Moscow)

#### Summary

In this article, a scheme is proposed for the understanding of factors which may be referred to the Indian "defeat" of medieval Buddhism and to the following translation of it into other countries. The scheme is elaborated on the base and within the frames of some modern socio-cultural conceptions. Interpretations of factors are made in the terms of "goals", "values" etc. Among the most important factors the author states: a) the rational incomprehensibleness of buddhist conceptions; b) their innate "strangeness" to the common Indian background and c) the utter abstractedness of buddhist ethics.

## SOME VIEWS OF PANINI AND HIS FOLLOWERS ON OBJECT LANGUAGE AND META - LANGUAGE

#### G.B. Palsule (Poona, India)

1. The distinction between object language and meta-language, stressed by modern linguistics, was not unknown to the ancient Sanskrit grammarians. They were aware that a word as used in ordinary language to convey some idea could not be regarded as the same when employed to convey its own form. The use of a word was one thing, its mention another.

There are two discussions in the initial pages of the Mahabhasya itself which give ample testimony to the awareness, on the part of the Sanskrit grammarians, of the distinction between the object language and the meta-language. The first centres round the validity of the obsolete words. A disputant argues that if the validity of a word were depend upon its currency in the world (: loke)(as was hinted in the very first Varttika) then the obsolete words like usa, 'you have dwelt', tera 'you have swum' etc. will have to regarded as incorrect. The other disputant rebukes him uttering those words (usa, tera etc.) and calling them absolete in one and the same breath. Whereupon the first disputant retorts by saying that though he had uttered those words and though he was a part of the world, he was not the (Abhyantaro 'ham loke, na tv aham lokah). He means to that he is just discussing those words, not using them as in the ordinary parlance. The idea in the passage is made beautifully clear by Kaiyata thus: Yatha loko 'rthavagamaya Sabdan prayunkte naivam mayaite' rthe prayukta api tu svarupapadarthaka ity arthah 'I have not used these (words) (conveying) an idea the way the world uses words for conveying an idea but (I have used them) as denoting their form: that is what is meant'.

The second discussion concerns the necessity or otherwise of reading the phoneme 1 in the Sivasutras. One of the reasons justifying such an inclusion given by the Varttikakara while stating the prima facie view is that it is necessary for aśaktijanukarana words, i.e. words which reproduce an original utterance which was corrupt owing to the pacity of the original speaker (e.g. ltaka said by a woman when she was expected to say rtaka). When stating the final view, however, the Varttikakara refutes this purpose on the ground that the reproduction of a corrupt utterance is to be regarded as equally corrupt and as such does not deserve treatment in Grammar (cf. the remark of Nagesa: Evam casadhvanukaranasyasadhutvac chastravisayatvat tadarthata lkaropadeśasya na yujyata iti bhavah). The Bhasyakara however differs from the Varttikakara. He holds that a reproduction different from the original utterance and as such it be regarded as corrupt even though the original utterance be such (ayam tv anyo' pasabdapadarthakah sabdo yadartha deśah kartavyah. Na capaśabdapadarthakah śabdo' paśabdo bhavati). Kaiyata makes it clear that ltaka is incorrect when used instead of the intended rtaka, but is correct the imitation of this original corrupt pronunciation because the meaning of the same utterance is different in the different contexts: the one (wrongly uttered) denoting a person (of that name), the other denoting the uttered word itself (ltakasabdo pi yada rtakarthe prayujyate tada pasabdah, yada tv anukaryan pratyayayati tada sadhur evarthabhedat ... ).

2. The passages quoted above furnish also technical names for such an expression used to convey its own form. As against a normal expression which is used to convey a meaning and is therefore called artha-padarthaka, an expression standing for its own form is called avarupa-padarthaka (as in Kaiyata quoted above), or simply rupa-padarthaka (Vakya-padaya I. 66), or sabda - padarthaka (Rhāsya I, 102). Its use (nirdesa) thus to refer to the word itself is described as sabdapara (as against the usual arthapara one).

- a. The expression anukarana occuring in the above-quoted passages is also worth considering in this context. Anukarana normally means imitation, reproduction or quotation. The reference of an anukarana in a linguistic context has of necessity to be an expression. All the anukarana words must be awarupa-padarthaka (though the converse may not necessarily be true). It seems that the scope of the term anukarana was extended and apart from the basic meaning 'quotation' etc. it also came to mean any word denoting its phonetic form; it practically became a synonym of avarupa-padarthaka. And, in a way, a avarupa-padarthaka word is an imitation of the same word in the ordinary communication: its arthapadarthaka counterpart.
- 3. It is a truism that meanings conveyed by words in the object language are not inherent in them. They are assigned by society. By what Bhartrhari (I 55) calls grahyatvasakti a word first conveys its own form and it is only when the word is first grasped, and not before it, that it can convey, by its grahakatva-śakti, its conventional meaning. Whatever else a word may or may not convey, it has always its own form to convey, and to convey first. It follows therefore that all meaning as such is secondary. Any sound-sequence primarily stands for itself. And as long as no meaning is assigned to it continues to denote its own form. Bhartrhari this position thus: Prak samifiinabhisambandhat samifia padarthikā (I 66) 'Before being connected with the named, a name has its own form for its denotation'. Once however such a connection comes into existence, a word may mean this or that according to the intention of the speaker.
- 4. Grammar explains formation of words. It is needless to say that as a rule it mentions words, not uses them. For it is the form of a word that is to undergo an operation and not its content. Pāṇini expresses this axiom when he says (1-1-68): Svan rūpan śabdasyaśabdasanjnā 'Excepting a grammatical technical term, a word (here signifies) its own form'. Though, for obvious reasons, this statement was un-

necessary, it serves one useful purpose: it excludes a synonym from being subject to the operation concerned. (4)

- 5. The normal use of a word is to convey a meaning. When a word is used to convey its own form, this use something different from the normal. And sometimes a necessity was felt to draw attention to this unusual form noting use of a word. This was done by adding the word iti. Iti was sort of quotation marks which served not only to indicate a quotation proper, but also a quotation in a figurative sense. viz. a form-denoting word. Thus the says: Neti pratisedharthiyo bhasayam 'na is a negative (particle) in the spoken language', cid ity eso 'This one, viz. cid has a plurality of meanings'. Similarly Panini also: vidamkurvantv ity anyatarasyam (3-1-41), abhyutsadayam ..... vidam-akrann iti chandasi (42), iti ca (7-1-48). But in a context like grammar this could be dispensed with, without causing any misunderstanding. this is what Panini almost invariably does, e.g. suh pujayam (1-4-94) 'su (is designated karmapravacaniya) when conveying honour'; atir atikramane ca (1-4-95) 'ati (is designated karmapravacaniya) when conveying transgression also etc. The optional dispensation of iti is incidentally indicated Panini in his rule (1-4-62): anukaranam canitiparam, en imitative word, if not followed by iti, gets the designation gati (when in construction with a verb)'. Panini refers to onomatopoeia also by the term avyaktanukarana (6-1-98).
- 6. Sanskrit is a highly inflected language. Excepting the class of indeclinables, no word can appear in Sanskrit without inflection proper to it. This inflection is divided in two categories: nominal and verbal. The nouns have their own set of case endings which show kāraka relationships and number etc.; the verbal inflection shows tense, mood, person, number and voice. In the nominal declension there is a subclass of pronouns whose declension differs in some cases from the nominal declension in general.

But all this holds good in the object language only. On

the plane of the meta-language the whole story is different. The distinctions of noun, pronoun, verb etc. are caused by meaning. Naturally they come in only when words are used, as in the ordinary language, to convey a meaning. When, however, as in grammatical discussions, they are mentioned just for the sake of their form, all these distinctions are effaced. Whatever their distinctions in the object language, they all form just one category in meta-language.

What is this category? Here it has to be taken into consideration that even though these form - denoting words have no meaning to convey in the ordinary sense, still they cannot be said to be a absolutely without any content. form itself is their denotation. (It has already been remarked above that a sound-sequence primarily stands for itself). They are svarupa-padarthaka. So technically they are arthavat 'meaningful'. This, coupled with the circumstance that they are no more subject to designations like verb etc. qualifies them to the designation pratipadika 'a nominal base' as defined by Panini (1-2-45): Arthavad adhatur apratyayah pratipadikam 'meaningful (sound sequence which is) not a verbal root, not a suffix (is technically called) a pratipadika'. So all the form-denoting words, whatever their category in the ordinary language are just pratipadikas.

The difference is felt in the inflection. Here even the indeclinables become declinables (like ordinary nominal bases); verbs are declined like nouns; and pronouns their special declension and are subjected to the general declension. The Astadhyayi is teeming with such cases. not necessary to give complete lists. A few cases will suffice for illustration. Indeclinables so used are: śami (3.2.14), alam-khalvoh (3.4.18), svadumi (3.4.26), tiryaci (60), tusnīmi (63) etc. Cases of preverbes (a sub-class of clinables) are: propabhyam (1.3.42), avat (51), samah (52), udah (53), samudanbhyah (75), anuh (1.4.84), adhi-pari etc. Verbal roots are mentioned either in their pure form of along with their code-letters: Vijah (1.2.2), urnoh

- kriyah (1.3.18), sthah (22), bhI-smyoh (68) etc.; krñah (1.3.32), punah (1.2.22), dhet- (3.2.159) etc. usually however they are mentioned with an appended -a as in lupa-sada-cara-japa-jabha-daha-dasa-grbhyo bhavagarhayam (3.1.24), or -16 as in trai-mrsi-krseh kasyapasya (1.2.25) or in the pers. sing. present form as asyati vakti-khyatibhyo' flogo. (3.1.52). Cases of pronouns are: yusmadi (1.4.105), asmadi (107), idamah (2.4.32), etadah (33) adasah (1.1.12) kim-idambhyam (5.4.20), kimah (41) etc.
- a. An interesting feature of this declension which is sometimes met with is what may be called double declension. This is, however, more apparent than real. If an inflected form (and not its crude form) is mentioned in the sutra and if it requires further inflection, then that inflected form is treated as a nominal base itself and subjected to further inflection. Thus manasi is ordinarily a form of the locative singular of manas and means 'in the mind'. But the compound urasi-manasī in P. 1.4.75 means the 'words' urasi and manasi (and not 'on the chest' and 'in the mind'). That urasi-manasi is treated as a nominal base in i and accordingly we get the nom. dual urasimanasI. Similarly loc. puro 'grato' gresu (3.2.18) from the original loc. sing. agre. And abl-dual matuh-piturbhyam (8.3.85) from the orig. gen. sing. matuh-pitur; and gavi-yudhibhyam (8.3.95) the original loc. sing. gavi-yudhi.
- b. A still more interesting form is <u>avapathāsi</u> (6.1.121), loc. sing. of an original verbal form <u>avapathās</u>, 2. sing. mid. imperf. of vap-.
- 7. It must have become abundantly clear from the above examples that when in Sanskrit words are used in their form-denoting capacity, they are treated like ordinary nominal bases in the matter of declension, whatever their original category of flection. This, however, seems to violate a dictum of the Sanskrit grammarians viz. prakrtivad anukaranam bhavati 'an imitative word is treated like the original' (Paribhāṣā 36). This dictum, since it is widely worded re-

quires that, in declension as in other matters, an anukarana should be treated like its counterpart in the object guage. It is pointed out that such a dictum is necessary to explain, e.g. the absence of accent (P. 8.1.28) on the quoted verb pacantu in the sentence: dvih pacantv ity aha twice said 'pacantu (i.e. let them cook)'"; or to explain the pragrhya character (P. 1.1.11) (and the consequent absence of sandhi) of the quoted word agnI in the sentence: agnI ity aha "he said 'agni (i.e. two fires)'". If the dictum is not accepted then, it is pointed out, pacantu, denoting as it does its form and not any activity, is no longer a verbal (tinanta) and so the absence of accent (provided by P. 8.1.28 for verbs) in its case cannot be accounted for; and similarly the absence of samdhi in agni, since it no more expresses duality. This dictum seems to have been followed in the matter of declension also in a few cases in the AstadhyayI. Thus the abl. pl. - etebhyah (instead of etadbhyah; cf. etadah P. 2.4.33) in yat-tad-etebhyah parimane vatup (P. 5.2.39) and praticah (instead of - pratyacah; cf. P. 3.4.60 and anvaci P. 3.4.64) in dyu-prag-apag-udak- pratico yat (P. 4.2.101). If the dictum prakrtivad anukaranam bhavati is applied regorously the vast number of cases pearing in the Astadhyayi (out of which only a few have been cited above) which do not agree with it will have to be clared as irregular, And an objection against such forms sometimes taken in the Mahabhasya. On tiryaci (P. 3.4.60) it says: ayukto' yam nirdesah. Tirascīti bhavitayyam 'This is a wrong form. It should be tirasci'. Similarly on anuvaci 3.4.64): ayukto'yam nirdesah. Anucīti bhavitavyam.

The objection appears to be valid, at least theoretically. In practice however the dictum prakrtivad anukaranam bhavati seems to have been little respected in the case of form-denoting words. And justly so. As I have said above the inflectional categories in Sanskrit are based upon the meaning, and so once a word is used to indicate its form it is ratural that it should lose its inflectional category and, if they are to be declined, be declined like an ordinary

pratipadika. But it seems that the practice varied, as a result of which we come across some cases of retention of its former inflection by a form-denoting word — in apparent agreement with the dictum prakrtivad anukaranam bhavati. That is how the existence of the few such cases in the Aşṭādhyāyī is to be explained and it may indicate composite structure of the Aṣṭādhyāyī. Patanjali condones such cases as tiryaci and anvaci by invoking to its sautra nirdeśa (implying that it is not to be questioned, but is also not to be followed). Elsewhere (P. 8.2.46) however he admits that the dictum was not invariable. And this is the view which ultimately prevailed. (10)

It is possible that the dictum prakrtivad anukaranam bhavati originally applied only to the cases of the anukarana proper, i.e. a quotation. Its application here Was quite natural since all the features of the original utterance would naturally be reflected in the quotation, and the grammar had to make a specific provision for these, if it was not otherwise available. Later on, however, when the scope of the word anukarana was extended, so as to include the formdenoting words also, it seems that some people applied dictum even to these secondarily anukarana-words. The majority, however, did not approve the illogical extension of the dictum and thought that as far as the form-denoting words were concerned, the dictum was better honoured in breach, than in observance.

- 8. The results of this investigation may be summed up thus:
- 1. The ancient Indian grammarians were aware of the form-denoting capacity of a word as apart from its ordinary meaning-denoting capacity. Λ word used in such a capacity was called svarupa-padarthaka etc. as against the ordinary one which was called artha-padarthaka. The term anukarana which properly meant imitiation, reproduction or quotation was also extended to such form-denoting words.
  - 2. Inspite of the secondariness of a word to meaning in

the ordinary communications, it was recognized that a word primarily stood for its own form - an aspect which came to fore in the grammatical context.

- 3. Though a form-denoting word was sometimes followed by iti, it was generally dropped, particularly in grammatical works.
- 4. Since inflectional categories in Sanskrit are based upon meaning, whenever a word was used to convey its form all these distinctions were effaced and such a word was inflected like an ordinary pratipadika.
- 5. The dictum <u>prakrtivad anukaranam bhavati</u> runs counter to the predominent practice of the grammarians as regards the inflection of the form-denoting words. It seems that the dictum originally applied only to an <u>anukarana</u> proper i.e. a quotation and was later extended by some even to form-denoting words, an extension which was justly not accepted by the majority of writers.

#### FOOTNOTES

- 1. Under Varttika 1 in the paspašā, I, pp. 8-9 (Kielhorm's ed.).
- 2. I, pp 20-21.
- Or, when the meaning assigned to it is not intended and is therefore overlooked.
- 4. <u>Sabdenārthāvagater arthe kāryasyāsambhavāt</u> tadvācinām sabdānām sampratyayomā bhūd iti sūtram idam ārabhyate as the Kāśikā says.
- 5. Patanjali mentions another use of the word iti which is of the exactly opposite nature. He says that just as a meaning-denoting word when followed by iti ceases to be meaning-denoting and becomes form-denoting, similarly a form-denoting word when followed by iti ceases to be form-denoting and becomes meaning-denoting: Loke "geur" ity ayam sheti gosabdad itikaranah parah pryujyamano gosabdam svasmat padarthat pracyavayati. So 'sau svasmat padarthat pracyuto yasav arthapadarthakata tasyan sabdapadarthakah sampadyate. Evam ihapi navasabdad itikaranah parah prarujyamano navasabdam svasmat padarthat pracyavayati. So 'sau svasmat padarthat pracyavayati. So 'sau svasmat padarthat pracyavayati. So 'sau svasmat padarthat pracyavayati ayati. So 'sau svasmat padarthat pracyavayati (under P. 1.1.44, Ver. 3; Vol. I, P. 102).
- 6. 'Ikstipau dhatunirdese' P. 3.3.108 Va. 2.
- 7. Sometimes -ti is added directly to the root (in the strong form) as in <u>Sarti-Sasty-artibhyas</u> ca (F. 3.1.56).
- 6. An instance of the form-denoting use of this pronoun in a non-grammatical work is to be found in Sankarācārya's Bhāsya on the Brahmāsūtra janmādy asya yateh (1.1.2):

  Asyeti pratyaksādisamnidhāvitasya dharmina 'idamā' nirdesah. 'By (the pronoun) idam is referred the substance (i.e. the world) presented by direct perception and similar (means of knowledge)'. (Nirnayasagar ed. [text with tippanies] P. 7).

- 9. This is the case also when a word is used in a meaning other than the usual one, if it implies a change category. Thus if the word sarva which normally means 'everyone, all' is used as a proper name, then ceases to be a sarvanaman and is declined like an ordinary noun. (Its dat. sing. e.g. is sarvaya, not sarvasmai. cf. the Siddhanta Kaumudi on P. 1.1.29). larly the gen. sing. answering to aham meaning 'I' is mama: and the verb is in the first person singular (say karomi 'I do'). But the gen. sing. answering to meaning 'ego' is ahamah; and the verb is put in the third person. The Vivekacudamani of Samkaracarya offers instances of this: ahamo 'tyantanivrttya 'by total effacement of the ego' (Stanza 305) and '... aham ... samjivya viksepasatam karoti 'the ego, if revived, creates a hundred obstructions (Stanza 310). So also sometimes in English. Thus | yu kams after ti | is wrong when representing 'you comes after tea' but correct when representing 'U comes after T'.
- Read e.g. the Paribhāṣanduśekhara on the Paribhāṣā 36.
   Also the Tattvabodhini on P. 3.4.54.

## Panini ja tema järglaste vaateid objektkeelele ning metakeelele

G.B. Palsule (Poona, India)
Restimes

Kirjutises illustreeritakse rohkete näidete varal Vana-India grammatikute arenenud vaateid keele olemusele võrrelduna tänapäeva lingvistika seisukohtadega. Argumentatsioonist nähtub, et juba Pānini ja tema järglased tundsid sõna kahesugust funktsiooni ja seoses sellega eristasid objektkeelt ja metakeelt.

О взглядах Панини и его последователей на язик объекта и на метаязык

Г.Б. Палсуле (Пууна, Индия)

#### Резкие

В данией статье автор на многих примерах иллострирует взгляды древнеиндийских языковедов на сущностьязыка, сравниван их с данными современной лингвистики. Из преведенной аргументации вытекает, что уже Панкии и его последователям была известна двойная сущность слова и, в зависимости от этого, они стличали язык объекта и метаязык.

#### PANINI'S PRIMARY ACCENT-RULES

#### M. Fowler (Wisconsin, U.S.A.)

Pānini's rules for accent present a difficult problem Accent is per se different from other in interpretation. categories of Sanskrit grammar; but as used by Panini in his grammar, and as prescribed for by him, it is not unique. since, like all other categories, it is at one time determining and at another determined. That the accents are not marked in the printed texts of the Sutras and only very rarely in the commertaries adds a degree of difficulty interpretation, but not a difference in kind, since Panini. except in the citation of totally aberrant forms, never exemplifies his rules, and the need for super-commentaries demonstrates the insufficiency of even the Mahabhasya. 1 real difficulty in the interpretation of the accent-rules arises from a combination of causes, all somewhat different. but all in fact arising from differing kinds or degrees of ignorance. That the accents are not marked in the means that the modern student carnot know whether Panini's practice supported his theory; that the accents of Sanskrit words, except in rare and truly exceptional circumstances. are not immediately known to anyone today forces the citation of evidence only from older written sources or at one or more removes from these sources in the works of later commentators; and finally - as an epitome of the problem although accents were almost certainly known natively by Patanjali, that by the time of Jayaditya and Vamana they were hardly understood by anyone in other than a learned. artificial, manner<sup>2</sup> means that the iteration of the same example by commentator after commentator gradually loses usefulness and after its first statement, with no counterstatement, has very little value as proof.2

As a challenging and interesting problem, the accent-

rules do, however, have one advantage over others for the investigator: they are for the greater part grouped together, so that the vexing question of ordering within the whole grammar can be largely set aside.

There are 329 accent-rules in the Astadhayi<sup>4</sup>; of these, 265 occur between 6.1.156 and 6.2.199. The remaining 64 are scattered about.

Some of these <u>disjecta</u> are of great power: for example, 3.1.3, which prescribes <u>udatta</u> for all <u>pratyayas</u>; and 3.1.4, which immediately excepts from that prescription the case-endings <u>sup</u> and the suffixes called <u>pit</u><sup>5</sup>. Most of these accent-rules found elsewhere than in Book 6, however, can be said to be not primary but rather of the type of replacement and annulment rules grouped together in Book 8: for example, 8.1.128, which annuls the accent prescribed earlier for a finite verb-form when the accented verb is itself preceded by another form which is not a finite verb.

It would be possible to examine these 64 rules rately and attempt to discover what relations among determine their exclusion from Book 6. In point of fact. this is a more interesting problem than the one considered here; and some answers to some questions are clear: for example, 1.3.11, which establishes the convention that in an adhikara sutra the name of the subject governed shall have svarita accent < svaritenādhikārah >6, is logically placed among other axioms and metarules and conventions grammar rather than with the main body of rules which prescribe the accents for words in the living language. On the other hand, any explanation of the replacement and annulment rules in Book 8 (e.g. the difficult 8.2.4) presupposes not only comprehension of the primary accent-rules in Book 6 but also continual reference to them; and the latter procedure can be carried through in only a most clumsy cumbersome manner if each primary rule, when cited, must itself be explained. The rules found elsewhere then in Book 6 are therefore, except for occasional references, excluded from consideration.

The rules between 6.1.158 and 6.2.199 fall into two distinct groups: the last 201 (199 of them in 6.2), which prescribe accents for compound words and for words which are for accentual purposes treated as compounds, and the preceding 64 (all in 6.1), which by comparison with the others? are primary rules. These primary rules are the more important; it is to them that this study is directed.

The first sutra to be examined, 6.1.158, prescribes anudatta for all syllables but one of any word < anudattam padam ekavarjam >. This is a paribhasa, a metarule, or convention, which is effective at every application of accent-rule; thus, whenever udatta or svarita is prescribed for one element of a word, any other element of the which may previously have been assigned udatta or svarita is reduced simultaneously to anudatta. Patanjali calls this reduction nighata, which corresponds in English to thing like 'suspension' or 'annulment'8: the word is important; it will be returned to later. 9 For the moment. observations may be made concerning 6.1.158:1) its is only to change one udatta or one svarita to anudatta; 2) it is a general convention, and it is therefore simultaneously with the application of any other accent rule, not over and over alone, as if it were itself one of a set of cyclically ordered rules; 3) its effect is that word, with a bare minimum of exceptions. 10 will. after the successive application of all the rules of mar which pertain to it, contain one syllable and only one syllable which is not anudatta. Finally, the minor should also be observed that, being a general convention. 6.1.158 is not strictly a rule at all, since it can not by itself fix the final accentual pattern of any form. 11 Fanini does not distinguish these paribhasa's in any way; he does not even mention the word. 12

Rules 6.1.159 to 6.1.172 inclusive can be examined as a group. Each of these assigns udatta to the final syllable of certain forms variously classified: by 6.1.159, to the final syllable of roots having an a, when the krt affix gham

is added to them and, exceptionally, likewise to the final syllable of the root krs when the affix gham is added; by 6.1.160 also to the final syllable of unche, mleccha, etc., which by 3.3.16 are formed with gham, but which, having no internal a, by 6.1.197 would have udatta on their first, rather than on their final, syllable 13; by 6.1.161 to the final syllable of an anudatta when there is lope of an udatta < anudattasya ca yatrodattalopah >; by 6.1.162 to the final syllable of a root (dhatu) 14. All the rest are similar; these may be taken as typical. Only 6.1.161 is troublesome, but it is troublesome indeed.

The meaning of each word in 6.1.161 is clear and all translators are in agreement 15. The usual example, fits, and which proves the general correctness of the rule, is that of kumará + anudatta I > kumari. The affixing of the anudatta I causes lopa of the final udatta a, and the udātta I becomes itself udātta (I) < anudattasya ca dattalopah > . Difficulty arises, however, when one considers the now almost equally familiar example of prasangyah . The derivation is prasanga + ya. The ya is the taddhita yat of 4.4.76, "[yat has the meaning] "bears that" with ratha, yuga, prasanga < tadvahati rathayugaprasangam > 17; it svarita by 6.1.185, 'An affix with an indicatory svarita < titsvaritam > ': thus prasanga + ya. Patanjali. following 4.4.76. glosses the word thus: prasangam vahati prasangyah 'a yoked animal (is one that) bears a yoke'18. He notes at once that udattalopa cannot be produced svarita or an udatta, but only by an anudatta. It is to be inferred, therefore, that the final of prasanga is udatta: prasanga, thus, + ya > prasangya. This is unacceptable. is therefore argued that the final udatta is first (nighata) to anudatta 19 and that there thus is no udattalopa. In brief, the process is prasanga, with all syllables anudatta, + ya > prasangya. This is unlikely.

The only commentator to cite the rules for <u>prasanga</u> is Vasu, who says "<u>prasanga</u>20 is end-acute (6.2.144 formed by ghan with gati); it is followed by ya which is svarita

(6.1.185), this svarita causes the lope of a udatta; but it does not itself become udatta". Vasu gives no earlier source. If his derivation is correct - if, in fact, prassing is formed by ghan with gati<sup>21</sup> -, then prassing is oxytone, the problem remains, and there is no satisfactory solution. It is possible, however, that 6.2.144 is not the applicable rule.

To one more accustomed to Whitney and Wackermagel than to Panini, the immediately obvious fact about prassing is that is a vrddhi, or secondary, derivative. Proof is easily found: prassing (sic) is widely attested. This latter, non-vrddha word, is the one formed by 6.2.144 (ghan with gati), and it is thus end-acute: prasanga<sup>22</sup>. The immediate underlying form of prasangya is, however, not the oxytone prassinga, but prasanga, which cannot be derived by 6.2.144, since ghan is krt and pra is not gati. Another derivation must be sought.

Returning to Paginian terminology and order, prasanga can be derived as follows: it is formed from the oxytone prasanga with taddhita an by 4.3.140, which requires 80 anudatta first syllable in the underlying form; this tadhita an then causes vrddhi of the first vowel by '(In the case of) taddhita affixes, of vowels of the syllable [there is vrddhi when these affixes have an dicatory n or n'] < taddhitesvacamadeh > '23; and, finally, the first syllable is made udatta by the nitya rule 6.1.197. '(In the case of an affix with) an indicatory n or n syllable [is udatta] obligatorily ( nnityadirnityam > Thus prasanga; there is no possibility of udatta-lopa specified by 6.1.161; and, since 6.1.161 therefore does not apply, prasanga > prasangya cannot be an exception to it.

If the difficulty in 6.1.161 is not in the rule but in the commentaries, 6.1.173 is an example of a rule which appears, in fact, to be phrased too narrowly. It prescribes that 'after the formant satr (the participial suffix -ant-/-at-) when it does not contain  $\underline{n}$  (when it is -at-, not

-ant-), the feminine suffix I [and inflectional endings other than sarvanamasthana ] commencing with a vowel [have udātta accent] '< saturanumo nadyajādī > '25. M. notes that brhatI and mahatI must be subsumed under this rule: K. adds greater generality by omitting the exceptions and < antodattaditi that the underlying base must be oxytone varttate > , thus not only subsuming brhatI ( < brhant ) and other similar forms such as usatī ( < usant, but at the same time presumably excluding such forms as prisati (< prisant), rusati (< rusant), with identical grades of root and identical formants, but with no attested root and thus, in Sanskrit, no underlying verb<sup>26</sup>. This is a great inprovement: in fact it makes the rule effective. It introduces. however, a further complication. The participial suffix satr is, by its indicatory s, sarvadhatuka; and by 3.2.124 it is a substitute for the class of personal endings called lat; therefore, by 6.1.186, after a dhatu which is with an anudatta a in the dhatupatha < anudattet - adupadesat > (such as tuda-) it is itself anudatta. However, anudatta a of tuda- becomes udatta by 6.1.162, which scribes that dhatu's be oxytone. So far, excellent; but in order to produce tudát- from tudá + at. 8.2.5 must plied, and in order to do that, the asiddhyadhikara 8.2.1 must be abrogated<sup>27</sup>. Something is still unsatisfactory.<sup>28</sup>

The immediately following rules require little comment, although something can be said about the order in which they are presented. 6.1.185 is one of the very few rules for svarita accent < titsvaritam >, 6.1.186 prescribes amadatta for personal endings in certain specific environments (such as after tuda-), and 6.1.187 and 188 are optional udatta rules. A sequence providing for initial accent begins with 6.1.189 (e.g. 6.1.191 'of sarva [the first syllable has udatta] before case-affixes < sarvasya supi >'); but (probably because of the introduction of sup in 6.1.191)6.1.192 and 6.1.193 turn to pit and lit affixes, which likewise call for udatta accent, but in these instances on the syllable immediately preceding them rather than on the

vowel of the word; at 6.1.194 the series returns to rules for accented first syllables. 6.1.197 is the powerful nitya rule for initial udatta in words with  $\underline{n}$ - or  $\underline{n}$ - marked affixes; 6.1.213 prescribes similar initial udatta for words formed with the krt affix yat. The sequence ends with 6.1.216. 6.1.217 through 6.1.221 are again penultimate- or end-acute rules; and the last two sutras in 6.1, 6.1.222 and 223 are accent-rules for compounds. 6.1.223 appears to be in 6.1 rather than in 6.2, where the accent-rules for compounds are placed, because of its great generality and because it is an end-acute rule, 'of a compound [ the final is udatta] < samasasya > '; 6.1.222, however, would clearly be better placed if it were in the next  $pada^{29}$ .

This small set of rules (from 6.1.185 to the end of the chapter) is typical of the internal order of accent-rules. The ordering is not perfectly paradigmatic, but it is not completely random or illogical: the order changes as it might if a modern compiler, filing and arranging cards on each of which one rule had been written, were, almost but not quite by inadvertence, to change the criterion for the order from the place of the accent to the determining environment: this is what is done at 6.1.192.

6.1.200 is particularly interesting. It is the which accounts for the wholly exceptional double udatta on infinitives in -tavai (e.g. kartavai)30. Presumably because of the initial udatta, it is placed within the lable accent sequence; its position there allows anuvrtti of adi from 6.1.194 so that the rule reads ' Beginning and end (in the case of) tavai | have udatta ] simultaneously < antasca tavei yugapat > . Since this is the sole exception to the overriding convention (6.1.158) that all lables but one are anudatta, and since udatta on the of the affix (-tavai) is also an exception to 3.1.3 prescribes initial udatta for affixed, this seems, however, finitives in -tavai formed from dhatu's with prefixes prescribed for in a separate rule, 6.2.51, which is practically identical to 6.1.200 < tavai cantasca yugapat > (thus stave, but kartavai by 6.1.200 and anvetavai by 6.2.51)31.

This completes the sequence of primary accent-rules given together in Book 6. The remaining 201 (6.1.222 and 6.1.223 followed by the entire 6.2) are specifications for the accents of compounds and for complex forms, such as verbs with prefixes, which are considered under the same heading; each of these rules presupposes a previously applied rule for primary accent.

In addition to the specific comments made in connection with each sutra, the following more general conclusions and suggestions have arisen from the foregoing examination.

First, it seems reasonably clear that the accent-rules are neither without exception perfectly phrased nor cably ordered. Second, some redundancy remains; and more of this redundancy is probably due to the constraints by an unnecessarily succinct style than to any preconceived ordering of the rules. Third, the use of the term nighata by Patanjali for the reduction of other accents to anudātta, coupled with the equating of ekasruti and sannatara with anudatta at 1.2.39 and 40, 32 has led to the thought that more simple statement of accent might be constructed if anudatta were no longer regarded as a kind of accent, but rather as an absence of it - as another kind of lopa.

Finally, since all the accent-rules can be separated from the remainder of the grammar and studied as a unit, it seems eminently desirable that this relatively much larger project should be undertaken. In order to leave nothing pertinent unexamined, however, the difficult<sup>33</sup> problem of the last three chapters, the tripadI, would have to be reopened, since a few rules of accent are presented, or are reconsidered there. From such a complete study, if the interaction of the demands of the sutra style and the requirements of an internal logical order were subjected to careful scrutiny, much could undoubtedly be learned about the structure of the entire AstadhayI, since the accent-rules appear to exemplify

in relatively brief compass all the problems of the whole grammar.

Such a study has, in effect, been made, in the reordering of the Sutras in the <u>Siddhanta Kaumudī</u>, where, although the reasons for the new order are not given, all the rules for accent are put together in one place at the end of the work. Perhaps, indeed, alternatively, all that is needed is a critical study of the order of the rules in S.K. Even a cursory glance at the revised order is enlightening: for example, S.K. 3652 and 3653, the third and fourth of the accent-rules, are 6.1.198 and 8.1.19; both alike read < amantritasya ca > .

#### FOOTNOTES

- 1. The following abbreviations and conventions are used:
  - M. = Patanjali's Mahabhasya
  - K. = Kašika Vrtti
  - S.K. = Siddhanta Kaumudī

References to Panini are given in the usual manner (e.g. 8.2.4, without further identification), and to the commentaries likewise (e.g. M. 6.1.161). References to modern translations are given by naming the translator (Böhtlingk, Renou, Vasu); such references are always to the translations and not to any other work.

udatta accent is marked /, svarita , anudatta is unmarked. Angled brackets <> enclose quotations from the Sutras. Within translations, square brackets [] enclose words brought in, usually by Anuvrtti, from other sutras, and curved brackets () enclose additions or explanations added by the author, M.F.

- 2. Cf. Jacob Wackernagel, <u>Altindische Grammatik</u>, I. 283; Louis Renou, <u>Histoire de la langue Sanskrite</u>, 64-65.
- 3. It would be churlish indeed for any modern student to deride the labor of any commentator, ancient or modern. for no one can have any understanding of Panini the great Indian commentaries and super-commentaries without the modern translations and commentaries of Renou and Vasu or without the translation, commentary, and valuable indices of Böhtlingk; nevertheless, no one has tried to study Panini can have failed to note the repetition of the same examples and the same reasoning, often without any change at all except from one language to another. This is of course distinctively different the traditional Indian way of introducing innovation; that is, by differing from, adding to, or showing error in the commentary of a previous scholar.

- 4. Although made with care, this count should not be depended upon as certainly accurate.
- 5. Cf. Paragraphs 6 and 7 below.
- It should be remembered that in printed texts of the sutras, since accents are not marked, this and other similar conventions are not observed.
- 7. Cf., for example. 6.2.1 which prescribes that in a <u>bahavrīhi</u> the first member preserves its original accent < <u>bahuvrīhau prakrtyā purvapadam</u> > .
- The St. Pet. Iex. glosses the word as 1) Schlag, 2) Tonsenkung. Its derivation should be noted: √han + ni.
- 9. Cf. Paragraph 9.
- 10. E.g. the infinitives in -tavai (6.1.200, considered in paragraph 7 below). Cf. also 8.4.66, not discussed here.
- ll. A close parallel to the rank and place of this convention in a grammar of Sanskrit can be found in Chomsky and Halle, The Sound Pattern of English (Harper & Row, New York, Evanston, and London 1968), pages 16-17, where the convention is established that "when primary stress is placed in a certain position, then all other stresses in the string under consideration at that point are automatically weakened by one." This is a convention; a rule is a different thing: for example, the proposal (page 16) that "in monosyllables, the vowel receives primary stress" is a rule. To this latter, as rule of accent, a parallel in Panini is 6.1.62 for a root [the final syllable is udatta]."
- 12. This is in contrast to the marking of adhikara's with svarita accent: svaritenadhikarah, 1.3.11, referred to in paragraph 2 above.
- 13. Although 6.1.160 provides additional members to the class of oxytones defined in 6.1.159, these are exceptions, not to 6.1.159, but to the prescription of 6.1.197, '[Forms having affixes with] an indicatory n or n have udatta

- accent on ] the first [syllable] always.' It should be noted that 6.1.197 is a nitya rule.
- 14. Pāniņi's <u>dhātu</u> probably should not be translated <u>root</u>, since it is defined at 3.1.32 so as to include not only the verbal roots from 1.3.1, <u>bhū</u> etc. are <u>dhātu</u>'s', but also these verbal roots with the verbal affixes attached which are enumerated in sutras 3.1.5 to 3.1.31 inclusive. Henceforth, in this paper, <u>dhātu</u> is not translated.
- 15. Böhtlingk translates thus: "Auch ein unbetonter vocal erhält den acut, wenn ein mit den acut versehener davor abfällt;" Renou thus: "Une syllabe à ton grave (-atone) reçoit aussi (le ton aigu) quand une syllabe tonique (avant ladite syllabe atone) est amuie;" Vasu thus: "An unaccented vowel gets also the acute accent, when on account of it the preceding acute is elided". < anudattasya ca yatrodattalopah > .
- 16. The example of kumari is in K. It is not in M., which commences with a discussion of prasangyah.
- 17. Yat by anuvrtti from the adhikara sutra 4.4.75.
- 18. prāsanga occurs in Amarakośa 2.8.2.25. In the French edition of A. Loiseleur Deslongchamps it is glossed thus: Joug séparé [pour dresser de jeunes boeufs, ou pour de semblables motifs]. The derivation is clearly √sanj + pra.
- 19. This is stated explicitly in K.: Svarite hi vidhiyamane parisistam anudattam. The change, of course, is to be achieved by the application of 6.1.158.
- 20. Unfortunately, the word is printed <u>prasanga</u>, which leads one to wonder what Yesu originally had in mind. All the evidence, however, and in particular that of the remainder of the sentence in which the word occurs, seems to show that <u>prasanga</u> is a typographical error and that it should be read <u>prasanga</u>. But some uncertainty remains.

- 21. For gati see 1.4.56, 57, 60. Pra is called gati when, as here, it is prefixed to a verbal base.
- 22. Cf. note 20 above.
- 23. anuvrtti of vrddhi from 7.2.114; of n and n from 7.2.115.
- 24. anuvrtti of udatta probably from 6.1.159, although the word occurs again between that sutra and 6.1.197.
- 25. asarvanamasthana by anuvrtti from 6.1.170.
- 26. Panini's rule, to be sure, specifies the affixing of the participial suffix <u>fatr</u>; thus perhaps the citation of <u>prestI</u> and <u>rasetI</u> is not valid here. It is difficult to know the order of events in time for the changes of words from one category to another (cf. e.g. <u>dant</u> 'tooth' versus mahatI).
- 27. Vasu specifically states that this must be done: "...
  Rule 8.2.1 not being held applicable here..." He gives
  no further information.
- 28. Latent here is an accent rule of very great power, extending far beyond the participles. Cf. Debrunner (Wackernagel and Debrunner, Altindische Grammatik, Band II, 2, page 423): "Neben oxytonem \_a\_ ist \_I\_ oxyton, z.B.v. devī: devá "Gott"; doch zeigt der RV einige Male Barytonese...Bei den abstufenden Stämmen folgt -I- im Akzent wie in der Stammstufe den schwächsten Kasus des Maskulinums." The arrangement of Panini's rules is such as to preclude his writing one rule to cover many categories made discrete less by the order than by method of classification; but it should not be overlooked that the rule given by Debrunner is part of an even larger accent rule of proto-Indo-European (cf. the relation of bharanti to pepouda and the form of Latin nouns like patientia, scientia).
- 29. The division of the grammar into books and chapters is of course of no significance, being merely a relative ly modern convenience.

- 30. Despite many attempts to solve the problem, no satisfactory explanation for the anomalous accent has ever been found.
- 31. 6.1.158 and 6.2.51 taken together and examined in isolation appear to be an extreme instance of redundancy, and indeed the latter contingency (<u>anvetavai</u>) is covered by the earlier rule. But 6.2.51 is among the accentrules for prefixes (called <u>gati</u>), and it is possible that <u>anu</u>— (e.g.) might give trouble elsewhere if it were not accounted for in a specific rule. The matter requires further careful examination.
- 32. 'Substitution' may be preferred to 'equating'; if so, the point is only less strongly made.
- 33. Buiskool's admirably documented study (H.E. Buiskool, The Tripadi, Leiden, 1939) is difficult to read. The difficulty reflects the extreme complexity of the problem.

# Pānini primaarsed rõhureeglid M. Fowler (Wisconsin, USA)

#### Resümee

Kirjutises käsitletakse põgusalt sanskriti grammatika üht raskemat probleemi, rõhuasetuse reegleid, mis peamiselt on talletatud Pānini Astādhyāyī 6. rasmatu suutrades. Peetakse vajalikuks uurida neid oma enamuses primaarseid rõhke omaette tervikuna, alustada taas Astādhyāyī kompleksset uurimist ning kriitiliselt läbi töötada Siddhānta Kaumudī suutrades antav uus rõhureeglite järjestus.

### Первичные правила акцентировки у Панини М.Фоулер (Висконсин, СПА)

#### Резюме

В данной статье автор вкратце излагает одну из трудных проблем санскритской грамматики (правила для установления ударения), которая, в основном, находится в сутрах 6-ой книги произведения Панини " Astadhyāyī ". Автор считает необходимым исследование этих, по своей подавляющей части, первичных ударений как отдельного целого. Далсе, он считает необходимым снова начать комплексное исследование " Astadhyāyī " и, впрочем, критически разработать новый распорядок правил акцентировки в сутрах "Siddhanta Kaumudī".

#### PANINI AND MODERN LINGUISTICS

#### J. Gonda (Utrecht, Holland)

The description and at first sight unattractive presentation of the grammatical facts in the Astadhyayi have. the last centuries, given rise to divergent appreciations of Panini's ability as a scholar and as an author1. after Buiskool had succeeded in disproving many depreciatory remarks made on the composition of the world's grammar and the presentation of its subject-matter, other scholars indicated a more correct approach to the study that subject-matter itself, showing, inter alia, one-sidedly historical orientation of linguistic science the latter half of the XIXth and the first quarter of the With century and the prevailing tendency to understand language through the exclusive study of its phonal and morphological aspects had stood in the way of an unprejudiced appreciation of the method adopted by the great Indian marian in describing his language. There is indeed no denying that in some respects the a-historical approach to grammatical phenomena in the Astadhyavi impresses us as comperatively "modern".

It may in this connection be recalled that one of the first pioneers in the field of indigenous Indian grammar, the German scholar Bruno Idebich, to whom we owe some good and useful introductory studies, had at a comparatively early date understood the importance of Panini's approach to the study of language in general. Already in the year 1898 he urged, no doubt induced by his familiarity with the Indian grammarians, the necessity of distinguishing between a horizontal and a vertical mode of access to the study of language: De Saussure's distinction between the two basically different ways in which language may be viewed, the synchronistic and the dischronistic approach. There seems on the other hand to be occasion for the remark that only a

few of those linguists who prefer to disregard any publication printed before the Cours de linguistique générale and who occasionally make a passing reference to Panini's unhistorical "modernity" give any evidence of real acquaintance with the great Indian grammarian.

If however this term "modern" is taken in a wide sense and not only understood as referring to phonology and structuralism, it may be observed that Panini was aware of many linguistic facts and phenomena which, in the XIXth century, either escaped most scholars in the West or were considered to be of minor importance. It may therefore be worth while to draw attention to a few points in the Astadhyayl which seem to show that the author and, no doubt, to a certain extent his predecessors, while describing phonetic and morphological details was very well conscious of their position and function within the framework of the language as a whole and so to say concurred with modern linguists in being interested in definite aspects of that framework or in definite important phenomena and in tackling these from a similar point of view.

It is, to begin with, a matter of common knowledge that Panini often inserted remarks on peculiarities of the language of the peoples of the East (praficah) and of the opinions of the "Eastern" grammarians?. Thus he drew attention to village names in Eastern regions which have features of their own: 1, 1, 75; 4, 2, 120; 123; 139; sutra 4. 2. 110 deals with the names of villages in the North; cf. 4, 2, 74. Compare also 6, 2, 99; 7, 3, 14; 24. In so doing he implicitly taught that there was no question of uniformity of speech over any area of considerable size, and teaching this he was in perfect agreement with the students of modern dialect geography. Like these he knew that individual words or small groups of words not always conform to the rules applicable to other words of the same phonetic or morphological structure. At 2, 4, 60 he informs us that those family names ending in -i which belong to the must be kept distinct from those current in other areas; 6.

2, 74 he makes a similar remark on words for plays or amusements, and 6, 3, 10 on words for taxes or revenues. He must have understood also that the isoglosses in an area do not as a rule coincide: 4, 2, 76 strIsu sauvIrasālvaprāksu "(the phenomenon under discussion occurs also when a locality is situated) in the countries of the eastern peoples, the Sālvas who lived on the Yamunā, probably in close touch with the Kuru-Pañcāla communities — and of the SauvIras, a people in the North-West; (in this case) the words are feminine". Another interesting observation is made with regard to the names of wells the forms of which are geographically speaking not completely identical, the river Vipāš (Beās) constituting the boundary of a definite phenomenon (4, 2, 73 f.).

There is no need to dwell on those sutras which with particulars which nowadays would find a place under such headings as "Sondersprachen, special vocabularies, proper to definite speech communities etc.". It is well known that many sutras are explicitly marked as referring only to Vedic usage (chandasi, 1, 2, 36; 61; 1, 4, 9; 20; 81 etc.). At 5. 3. 49 a peculiarity of the ordinals up to "the eleventh" is said to occur achandasi "not in the Veda", the usual technical term in this case being bhasayam9. The author moreover adds the term mantre (e.g. 2, 4, 80) if he wants the student to understand that the application of the rule is restricted to the idiom of sacred formulas. He does not fail to also a note on the form of the technical terms paricayya etc. (3, 1, 131) denoting particular ritual fires. It may suffice here to point out that the peculiarities of the Vedic are dealt with as proper to special vocabularies not historically or genetically older forms. Hence statements such as 1, 4, 80 f.: preverbs which in Panini's times prefixes are accordingly said to precede the verbal root, but in the Veda they may also follow. Hence also a of for instance the periphrastic future 10 which is quite at variance with the historical presentation of many Western grammars: kartasmi is analyzed as consisting of the root

<u>kar</u>-, the suffix -<u>tas</u>-, and the ending -<u>mi</u> (cf. 3, 1, 33), not as <u>karta</u> + asmi.

While there is no point in pursuing this matter futher it seems however convenient here to make a digression. Panini must have implicitly admitted that in a Sondersprache deviations from the normal rules were and generally accepted as correct. This is for instance apparent from the celebrated unusual order of the two in the first sutra of his work: vrddhir adaic "a, ai and au are called vrddhi", whereas in the next sutra the cal term defined occupies the second place: aden gunah e and o are called guna". This deviation as well as the remarkable precedence of the definition of the term vrddhiwas explained by Patanjali from "the teacher's desire to begin his work with an auspicious word, since vrddhi-Bay also mean "growth, success" for, the same authority serves. "it is not so that what applies to ordinary applies to (the technical usage of) grammar itself" (na yatha loke tatha vyakarane)12. In substantiation of this view Pataniali added the remark 13 that words are each individual case generated (come into existence) in dance with the rules for the formation of grammatically correct speech, but their order (mutual connection) as in ahara patram and patram ahara "fetch the bowl" (samssamskrtya padany utsrjyante; tesam yathestam abhisambandho bhavati, tad yatha ahara patram patram ahareti ). It may be parenthetically remarked that Patanjali like some modern linguists disregarded the stylistic difference tween both sentences 14. Although it now seems to be generally admitted 15 that Panini himself does not state any rule for the order of words in the sentence, that does not that this province of linguistic studies eluded his observation, because he does provide us with rules for the order of members of compounds, for instance the famous exemplification of Behaghel's so-called Gesetz der wachsenden Glieder 16 in sutra 2, 2, 34 alpactaram "(in a dvandva) that element which (as to the number of its syllables) is shorter,

precedes<sup>17</sup>, and he does discuss the position of the preverbs in relation to verbs: 1, 4, 80 f.

In recording a curious distinction between terms family relationship the great grammarian draws our tion to a phenomenon which in the last four decades has become a matter of no little interest in descriptive linguistics. In 4, 1, 162 ff. he states: apatyam pautraprabhrti gotram "offspring beginning with the grandson (i.e. grandson, great-grandson) (is called) gotra (i.e. "family, lineage")"18; jIvati tu vamáye yuva "when however an cestor is still alive, he (the descendant) is called yuvan-("the younger descendant")"; bhratari ca jyayasi "and (likewise) when an elder brother (is still alive)". yuvan- in the sense of "the younger descendant of any (the elder being still alive)" occurs also in other sutras. for instance 4, 1, 94 stating that the suffix -ayana-19 used to form the names of these descendants: gotrad yuny astriyam "in case of a patronymic of the type yuvansuffix) is attached to (the stem of) the gotra name. the exception of feminine names". In these rules 20 describes a distinction which may be illustrated by the examples gargya- "grandson, great-grandson etc. of Garga" (cf. 4, 1, 93), but gargyayana- "son of (a) Gargya" (cf. 4, 98), if for instance the father of Gargya and son of Garga is still alive; in the other case Gargya's son is called Gargya. In the feminine names the typically suffix is according to Panini not used, the same form, e.g. daksi- serving to denote the feminine of daksi-Daksa" as well as that of daksayana-, the yuvan- name.

The distinction signalized by Panini may find its explanation in the special importance of family names and family relations in the society of the ancient Indians, a characteristic of which was the exogenous clan-system of the brahmans<sup>21</sup>. This distinction was no luxury but was obviously introduced and preserved because it was needed in daily life where it corresponded to significant social and ritual differences. Now, we know that the terminology of family

relationship, although seemingly constant in many "modern" languages, proves far from being uniform as soon as we investigate the relative facts in a larger number of languages spoken in various countries and in different periods. For the ancient Romans it was, for instance, essential to distinguish between uncles and aunts on the father's and the mother's side (patruus: avunculus; amita: matertera), for Indonesian peoples to differentiate between those relatives (brothers, sisters) who are elder and those who are younger than a person, irrespective of their sex which is not denoted.

In recent publications on semantics 22 the terms of family relationship are, besides colour names etc., adduced in demonstrating the existence of so-called "conceptual linguistic fields". The standard definition of such a field as proposed by one of the leading authorities in this province of linguistic research, Jost Trier, being: "Fields are linguistic realities existing between single words and the total vocabulary; they are parts of a whole and resemble words in that they combine into some higher unit, and vocabulary in that they resolve into smaller units "23 takes into account only lexical units. One might however argue also that morphological elements constituting conceptually related groups of words may be expected to enter into the composition of such fields. If a conceptual or semantic field is "a closely knit and articulated lexical sphere where the significance of each unit was determined by its neighbours, with their semantic areas reciprocally limiting one another and dividing up and covering the whole sphere them<sup>24</sup>, the sequence of Sanskrit family names exemplified by Gerga: Gargi (son of Garga)25: Gargya: Gargyayana may be said to form a sub-field within the lexical or field consisting of the terms of family relationship. other terms belonging to this semantic field form, says 4, 2, 36, a sub-group by themselves in that they cannot be analyzed in accordance with the rules laid down for other words: pitrvya- "brother of the father";

"brother of the mother"; matamaha- "father of the mother"; pitamaha- "father of the father".

A linguistic problem the solution of which requires careful consideration and a good deal of subtle analysis concerns the delimitation of the actual applicability of two or more grammatical elements, the functions of which are so nearly related that they may be said to compete with one another in part of their occurrences. In this case again Fanini gives evidence of special ability. At 5, 2, 128 he states dvandvopatapagarhyat pranisthad inih "The suffix inoccurs (to the exclusion of competitors) after a dvandva compound, the name of a disease and something contemptible, if these things are in or on living beings". That the Kasika does not completely agree with this rule and modern grammarians prefer a somewhat different formulation.

Historically speaking, many lexical groups characterized by the same formative element must be regarded as products of word formation by way of analogy. The attentive student of Panini's rules who knows how to judge this phenomenon cannot fail to arrive at this conclusion. One of most striking features of the Astadhyavi is indeed the frequent occurrence of definitions and limitations of grammatical phenomena in semantic or conceptual terms. Thus it is 4, 4, 35 stated that the suffixes -ka- and -ika- with wrddhi of the root syllable helps to denote those who kill birds. fishes and game (paksimatsyamrgan hanti); thus means "fowler"; taittirika- "one who catches partridges": Sapharika- "fisherman" etc. It is clear that these occupational names, the number of which was in the course of time to increase, constitute a coherent semantic class which had become larger by way of analogy. That a precise statement of the applicability of the suffixes and an accurate delimitation of these semantic classes, studied from a synchronistic point of view, was a matter of primary importance appear from the occurrence of other sutras dealing, in

similar way, with the same formation, e.g. 4, 4, 71 adhyayiny adesakalat "after a word for an improper place or time (it helps to form a word) for him who there then applies himself to study". Thus smasanika- means "one who studies (the Veda) on burning-grounds". Another interesting example, 4, 2, 67 ff. (dealing with the suffix -avrddhi) shows that the "Bildungsprinzipien und Bedeutungsgehalt" of the Indo-European names of settlements and inhabited localities which were brought to light through modern inwestigations<sup>28</sup> were very well known to the ancient grammarian. Sutra 4, 2, 67 dealing with names deriving from objects which are found in that place (tad asminn dese tannamni, e.g. audumbara- "region or place abounding in udumbara trees") and 4, 2, 70 dealing with places after something (river etc.) situated in their vicinity (e.g. vaidisam magaram "the town situated on the river Vidiśa") roughly correspond to Solmsen's classes of place names "bezeichnet nach natürlich gegebenen Bodenverhaltnissen, wie Wasserläufe, Quellen, Erhebungen, Wälder, und Auen" and "nach Kulturverhältnissen: Rodungen, Ackerungen usw.". The sutras 4, 2, 68 and 69 giving similar rules for names of localities deriving from the names of the persons who founded or inhabited them corresponds to Solmsen's "Bezeichnung nach Eigen-, vor allem Menschennamen". Compare also 4, 2, 57; 4, 3, 135; 143; 5, 1, 129; 135; 5, 2, 1; 6, 1, 142; 6, 2, 71 etc.; and 5, 1, 15 exemplified by vardham carma "a hide fit for straps": a definite procedure words for leather-work. Hence also such subtle sementic distinctions as 3, 2, 129 "the suffixes of the (present) middle participle serve (also) to express a habit, age or ability"; cf. also 3, 2, 130.

From the insertion of rules dealing with expressions of praise or disapproval it may be inferred that the author of the Astādhyāyī was very well aware of the fact that subjective or emotional factors, omnipresent in everyday usage, are inextricably interwoven with the intellectual elements of language.

He pointed out, for instance, the difference between arhant- (present participle) in expressions of praise arhan pujam munih "an ascetic who is worthy of veneration" arhati cauro vadham "the thief deserves to be put to death" (3, 2, 133) and even went so far as to record the force of pranayya- "disapproved" (beside praneya- "to guided, docile, obedient": 3, 1, 128). Hence also the tras 2, 1, 53 f. on compounds such as yajnikakitavah "one who wishes to perform a sacrifice for persons not of it", as opposed to vaiyakaranas caurah (expressed in two separate words) "a grammarian (who is) a thief", because the qualification "thief" applies to the man, not to grammarian. References to the influence exerted by more or less subjective appreciation on the choice of words or word forms, or, in general to the emotive aspects of word formation are, indeed, especially frequent. See e.g. 4,1, 147 gotrastriyah kutsane na ca "in case of reproach or the secondary suffix -a- with vrddhi of the root vowel (is) also (used) after a feminine patronymic"; thus Garga Gargika), not Gargeya (4, 1, 120) is a depreciatory name of Gargi's son. From 4, 1, 167 yunas ca kutsayam it appears that one could defamingly call a person, who really was a Gargyayana, Gargya, "car celui qui devient autonome, du vivant de son pere, est un méchant"29; the preceding sutra informs us that the reverse was true also: the name Gargyayana could, honoris causa, be given to a Gargya. is not difficult to adduce parallels of this procedure from other languages: e.g. the "honorific" use of instead of "Miss".

A word may have various contextual "meanings": 4, 2, 128 nagarāt kutsenoprāvīnyayoh "the same suffix, viz.—akawith <u>vrddhi</u> is used after the noun <u>nagara</u>— "town", if reproach (is expressed) or (mention is made of) skill", <u>nāgaraka</u>— ("citizen") being used for "thief" as well as "artist" (also for "clever" and "police-officer").

Dealing with the opposition between the root forms ksi- and ksi- of the verb for destroying (6, 4, 59 ff.)

Panini intends to observe that praksins-, not expressing "obligation" - not translatable as a passive participium necessitatis -, e.g. in praksInam idam devadattasya "this is the spot where Devadatta perished" has a long I. but aksita- "undecayed, imperishable" a short vowel. tion he makes the interesting statement that the long vowel may be heard when the speaker addresses somebody with angry or menacing words or when he wishes to qualify something as miserable. Thus kslnayus- may be considered "merkmalhaft": "one whose life (miserably enough) goes to an end", ksitayus-"merkmallos": "one whose life goes to an end"30. One recall here also 4, 1, 144 f. stating that both bhratryyaand bhratriya- denote "the son of a brother, nephew", the former word, with a shift of its accent, however also "the rival or enemy".

Sutra 6, 2, 4, may be quoted as another illustration of the phenomenon that variation in accent and difference in meaning or function may go together. The accent of gólavanam is not, as might be expected, on the second, but on the first member because the compound expresses a "measure" or "quantity" (pramāna—): "such a quantity of salt as is given to a cow". "C'est le ton qui révèle la valeur de "dimension" 31.

It is worth noticing that Panini treats of final elements of the type -rupa- ("seconds membres à valeur atténude"32), not in the section dealing with bahuvrThis. to which they originally belonged, but in connection a variety of affixes (5, 3, 66 f.). Like similar elements in other languages (e.g. the English -hood: Old English hād "person, sex, condition, state, nature") these elements deweloped, in the course of time, into suffixes 33: karanarupa- "an eminent grammarian". Debrunner34 criticizes Panini, overlooking that Bopp 35 taught "das Richtigs" only from the historical point of view.

As is well known the epicenes are one of those phenomena which may deviate from the usage obtaining in a given language: in French all rats, males as well as females.

grammatically masculine and all mice feminine (le rat, la souris). This point also is ably and intelligibly upon in the oldest Indian grammar extant: 1, 2, 67 punan striva "the combination of a masculine word with (the corresponding) feminine (results in a masculine form, the feminine form being eliminated)": devas ca devI ca "the king and the queen" results in devau "the royal couple", but with regard to names of animals 1, 2, 73 states that in the case of a herd of adult domesticated (Patanjali adds: cloven-hoofed) animals the feminine gender is regular (gramyapasusamghesv atarunesu strI). This exception, which is in harmony with the usage of other peoples, finds its explanation in the economic importance of the females.

Those modern philologists who failing to distinguish between "eventive" and "passive" uses of verbs, are inclined dogmatically to translate all verb forms described as "passive" in our grammars by passive constructions could take Panini's lesson to heart: 3, 1, 87 karmavat karmana tulyakriyah "(when the agens) is concerned in the process in the same manner as the object (of the process) (it is used) like the object": bhidyate kastham svayam eva "the piece of wood splits of itself"; dugdhe gauh ksīram svayam eva "the cow yields milk spontaneously".

Froviding a picture of features coexisting in time the world's oldest grammer states facts. It does not explain their existence from the diachronic developments which have given rise to them. Nor does it explicitly clear up—their interdependence. That is not to say that those students—of grammar who are interested in the raison d'être of the phenomena recorded are completely left to their—own devices. From the in itself admirable enumeration of the cases—in which a dvandva is a neuter singular (2, 4, 2 ff.) the fact emerges that this type of compounds may be roughly described as "collective" is to say, at least, as symbolizing concepts which are intimately associated, form a—complete whole, have a striking characteristic in common, etc. Among

the conceptual groups mentioned in these sutras are limbs such as "the hands and feet" (panipadam), musicians allied instrumentalists) belonging to the same band, plementary bodies of troops: rathikapadatam fighting from a chariot and infantry". A very illustrative instance belonging to the ritual Sondersprache and coming under sutra 2, 4, 4 is arkasvamedham; cf. Sat. Br. 9, 4, 2, 18 "light (arka-) is this fire and the horse-sacrifice (asvamedha-) is yonder sun ... by means of these oblations one draws them together and connects them"; 10, 6, "these two are the arka and the asvamedha; but they become again one deity...". It would be interesting to have - and to study from every possible point of view - a complete inventory of all instances which were usual in and Patanjali's times. There are more places in the AstadhyayI to show that its author had gained a good insight into the peculiarities of the so-called collectives: 1, 2, 58 exemplified by sampanno yavah and sampanna yavah "the barley is palatable".

#### POOTNOTES

- For the opinions of some leading scholars see H.E. Buiskool, Purvatrāsiddham. Analytisch onderzoek aangaande het systeem der Tripādī van Pānini's Astādhyāyī. Thesis, Amsterdam 1934, p. 1 ff.
- See n. 1; the important book was unfortunately written in Dutch.
- See also B. Faddegon, Studies in Panini's grammar. Amsterdam 1936, p. 49; 67 f.
- B. Liebich, Zur Einführung in die indische einheimische Sprachwissenschaft, 4 volumes. Heidelberg Acad. 1919-20.
- 5. See the résumé of a lecture delivered at Bremen in I.F. Anz. 10, p. 364 f.
- 6. I refer to a lecture delivered by M. Scheller, XVII. Deutscher Orientalistentag 21-27 July 1968, Würzburg to be published by the German Oriental Society. The same scholar drew attention to H. Schuchardt, in Romania 3, (1874), S. 1 ff. (quoted in H. Schuchardt-Brevier, published by L. Spitzer. <sup>2</sup>Halle (S.) 1928, p. 328.
- 7. Compare also V.S. Agrawala, India as known to Panini. Lucknow 1953, p. 38.
- 8. See L. Renou, Etudes védiques et paninéennes, I. Paris 1955, p. 129.
- 9. See Renou, o.c., I, p. 114 ff.
- 10. I refer to R. Rocher, La formation du futur périphrastique sanskrit selon Pānini: un exemple de description linquistique, Ann. Ist. Or. di Napoli 6, p. 15 ff.
- Patanjali, Mahabhasya, ed. F. Kielhorn, I. Bombay 1880,
   p. 40, 1. 6 ff. This explanation was adopted also by
   Böhtlingk, Panini's Grammatik. Leipzig 1887, p.2, and others.
- 12. Patanjali, o.c., I, p. 39, 1. 10.

- 13. Patanjali, o.c., I, p. 39, 1. 18 f.
- 14. The reader may be referred to my publication Remarques sur la place du verbe dans la phrase active et moyenne en langue sanscrite. Utrecht 1952, passim.
- 15. Compare especially L. Renou, les nipātana-sūtra de Pānini et questions diverses, in Etudes védiques et pāninéennes, I, p. 103 ff.; p. 120: "Il y a des tendances précises, mais rarement sans exceptions, et les exceptions sont loin de se réduire à des lois cohérentes".
- 16. O. Behaghel, in IF 25 (1909), S. 111 f.; the same Deutsche Syntax, III. Heidelberg 1928, p. 367 f.; E. Lindholm, Stilistische Studien zur Erweiterung der Satzglieder im Lateinischen, Thesis. Lund 1931; a bibliographical note in W. Havers, Handbuch der erklärenden Syntax. Heidelberg 1931, p. 262.
- 17. See W. Caland, A rhythmic law in language, in Acta Or. (Lugd.), 9, p. 59 ff.
- 18. "...porte le nom technique de gotra (ou patronymique restreint)" (Renou, o.c., II, Paris 1956, p. 19.).
- 19. J. Wackernagel A. Debrunner, Altindische Grammatik, II. 2. Göttingen 1954, p. 281 ff.
- 20. Some particulars and exceptions need not detain us here.
- See e.g. P.V. Kane, History of Dharmasastra, II. Poona 1941, p. 238 ff.; Agrawala, o.c., p. 91 ff. J. Brough, The early brahmanical system of gotra and pravara. Cambridge 1953.
- 22. See e.g. S. Ullmann, The principles of semantics. Glasgow 1951, p. 155 f.
- 23. See J. Trier, Das sprachliche Feld, in Neue Jahrbücher für Wissenschaft und Jugendbildung, 10 (1934), p. 428 ff.; the same, Der deutsche Wortschatz im Sinnbezirk des Verstandes. Die Geschichte eines sprachlichen Feldes, Heidelberg 1931; the same, Deutsche Bedeutungsforschung, in Germanische Philologie, Festschrift O. Behaghel, Heidelberg 1934, p. 173 ff.

- 24. Ullmann, o.c., p. 157.
- 25. Wackernagel-Debrunner, o.c., II, 2, p. 301 f.
- 26. For pitryya- see Renou, in Wackernagel-Debrunner, o.c., Introduction générale. Göttingen 1957, p. 120, and vol. II. 2, p. 809 of this work.
- 27. Wackernagel-Debrunner, II, 2, p. 336 f.: "-in- dient mit Vorliebe zur Charakterisierung lebender Wesen, insbesondere nach körperlichen Defekten und Gebrechen (und) nach Dingen, mit denen man an seinem Leib Staat macht (klass. vorgeschrieben bei Ableitung aus Dvandvas dieser Eedeutung). Alle diese Bildungen haben entweder keins-yant-Bildung neben sich oder nur eine mit anderer Bedeutung".
- 28. F. Solmsen, Indogermanische Eigennamen als Spiegel der Kulturgeschichte. Heidelberg 1922, p. 54.
- 29. L. Renou, La grammaire de Parini, II. Paris 1951, p. 20.
- 30. Wackernagel-Debrunner, o.c., II, 2, leaving this opposition undiscussed, deal with the two rival compounds only from the diachronic point of view.
- 31. Renou, Grammaire de Panini, III, p. 9.
- 32. L. Renou, Grammaire sanscrite. Paris 1930, p. 86.
- 33. For -rups- see Wackernagel-Debrunner, o.c., II, 2, p.861 and Renou, Grammaire sanscrite, p. 117.
- 34. Wackermagel-Debrunner, o.c., II, 2, p. 542.
- F. Bopp, Ausführliches Lehrgebäude der Sanskrita-Spreche.
   Berlin 1827, p. 305.
- 36. For this question compare my observations in Remarks on the Sanskrit passive. Leiden 1951, esp. p. 73 ff.
- 37. Wackernagel, Altindische Grammetik, II, 1. Göttingen 1905, p. 160 speaks of "Bezeichnung einer einheitlichen Menge". Compare W.D. Whitney, A Sanskrit grammar. SLeipzig 1924, p. 486, \$ 1253, 2c: "The compound, without regard to the number denoted, or to the gender of its constituents, becomes (gic) a neuter singular collective". There is no

### cont. 37.

point in distinguishing, with Renou, Grammaire sanscrite, p. 104, the "abstracts" (sukhaduhkham "joy and sorrow") from the other occurrences.

### Panini ja moodne lingvistika

# J. Gonda (Utrecht, Holland) Resimee

Kirjutises tõstetakse esile Pānini diakroonilist lähenemist keelelistele nähtustele teoses Astādhyāyī kui seika, mis seob teadlast tänapäevaga. Ühenduses sellega refereeritakse tervet rida keelelisi fakte Pānini eelmainitud grammatilises töös, mida 19. sajandi lingvistide enamik üldse ei tundnud või pidas väheväärtuslikuks. Pānini (ja mõnel määral ka tema eelkäijad) aga tundis nende nähtuste asetust ning funktsiooni keeles, kirjeldas ja huvitus neist samavõrra tänapäeva lingvistidega.

Панини и современная лингвистика

И. Гонда (Утрехт. Голландия)

#### Резюм с

В данной статье автор подчеркивает у Панини его диахронический подход к языковым явлениям в его произведении — Автадрамі и обращает внимание на то, что именно это свя= зывает ученого с современностью. В довершение всего, автор статьи реферирует целый ряд языковых фактов, существую ших в упомянутом грамматическом произведении, которых большинство лингвистов ХШ столетия или совсем не знали или же признавали маловажными. Однако Панини (и в значительной мере его предшественники) знал место и функцию этих языковых явлений, описал их и интересовался ими подобно современным лингвистам.

#### CAUSE AND CAUSAL AGENT: THE PANINIAN VIEW

#### G. Cardona (Univ. of Pennsylvania, U.S.A.)

1. Panini's definitions of karakas in sutras 1.4.24-55 and the rules by which are introduced affixes for the expression of these karakas serve to link semantics with grammatical expressions. The relation between two sentences (or more) is shown by deriving them from the same set of karakas connected to each other through the intermediary of a verbal or verbals. Examples of such derivations are given in my review of V.N. Misra, The Descriptive Technique of Panini, appearing in the Indo-Iranian Journal.

That something functions as a certain karaka means, in Paninian terms, that it is considered as an (sadhana) for accomplishing an action (kriya), which is thus said to be sadhya 'perficienda'. Of course, 'any nominal can denote something functioning as different karakas different times' (Cardona, 1967b:211). Moreover, there instances where what has a certain logical function locus) must be said to function syntactically as some karaka (e.g. object); cf. Cardona, loc. cit. Similarly, consider the situation where a cocking utensil (sthalf) serves as the locus of cooking, the agent of which person named devadatta and the object of which is rice gruel (odana). For the purpose of deriving Sanskrit sentences by Panini's rules, sthall is qualified as an adhikarana, devadatta as kartr, and odana as karman. The pertinent rules are: 1.4.45: adharo dhikaranam 'A locus (is termed, that is, assigned to the syntactic category) adhikarana; 1.4.54: svatantrah karta 'The independent (karaka, others, is termed) kartr; 1.4.49: karturTpsitatamam karma That which the kartr most seeks to encompass (through his action is termed) karman. One of the possible sentences expressing the relations between each of the karakas and the

action of cooking is: devadattah sthalyamodanam pacati 'D. is cooking gruel in a pot. In this sentence, the ending ti (tip, replacement of the I-member lat, with application of person agreement rules and number rules) expresses am (the first member of the second dvitlya triplet of nominal endings) expresses karman, and am (replacement of 1, the first member of the seventh ( saptami ) triplet of nominal endings) expresses adhikarana. The rules for introducing these affixes are: 3.4.69: lah karmani ca (kartari 67) bhave cakarmakebhyah 'L-members (to be replaced by tip etc. occur) when the following are to be expressed: (kartr) and, after intransitives, the base meaning of root: 2.3.2: karmani dvitlya The second triplet when karman is to be expressed; 2.3.36: saptamyadhikarane 'The seventh when adhikarana ...' These endings are markers of syntactic categories (kartr, karman, adhikarana) to which devadatta, odana, and sthall belong for the purpose of deriving this sentence.

Now, a sthall, though normally a locus (adhara) of cooking, may also be viewed as the agent of this action, so that a sentence sthall pacati 'The pot is cooking' is derived. This example illustrates the fact that expressions such as sthallam pacati, sthall pacati are dependent on the speaker's intention of expression (vivaksa); that anything is said to function as one sadhana or another is dependent on this vivaksa.

1.1. In this connection it is important to note that Panini's rules defining karakas occur in the section headed by rule 1.4.1: a kadaradeka samjña, in which section is valid the metarule 1.4.2: vipratisedhe param karyam. 1.4.1 states that in the section beginning with it and ending at 2.2.38 (kadarah karmadharaye) only one name (samjña) applies at a time. In case of conflicting assignments of terms, by 1.4.2 that name applies which is provided by a subsequent rule. For example, by 1.4.10 (hrasvam laghu) a short vowel (hrasva) is assigned the name laghu 'light', while

1.4.11 (samyoge guru) assigns the name guru 'heavy' to a short vowel followed by a consonant cluster (samyoga). By 1.4.1 and 2 a short vowel followed by a cluster of consonants is assigned uniquely to the guru class; cf. vt. 28 ad 1.4.1.

With respect to karakas also this situation obtains. For example, if one wishes to say in Sanskrit 'He pierces (wounds) with a bow, ' the expression must be vidhyati, with the instrumental singular (trtīya, ekavacana) ending used after dhanus. The introduction of post-nominal affixes expressing karman etc. by 2.3.2 (see  $\underline{1}$ ) is governed by 2.3.1: anabhihite, which states that the affixes are introduced if karman etc. are not already otherwise expressed (cf. Cardona, 1967b: 207-208). Dhanus functions as the karana of vyadh, karana defined by 1.4.42: sadhakatamam karanam 'The means par excellence (of accomplishing an action termed) karana. 2.3.1 will thus allow the introduction of the third (trtIya) triplet of endings to express karana by 2.3.18: kartrkaranayostrtīyā, which says that this triplet is introduced after a nominal to express kartr and karana. 2.3.18 will not serve to introduce this triplet to express kartr, already expressed by ti (3.4.69, see 1). However, for the bow (dhanus) to be viewed as an instrument of piercing it must also be viewed as a point of departure for an arrow. This means it is also qualified as apadana, defined рÀ 1.4.24: dhruvamapaye padanam as the firm point when ment away takes place.6 But the assignment of the denotatum of dhanus to the syntactic class apadana will allow rule 2.3.28: apadane pancami to apply, whereby fifth (pancami) triplet, that is the ablative, is introduced to express apadana. By 1.4.1, 2 only one samina applies at once; that is, a thing is categorized as functioning as only one karaka at a time. The samina which applies to dhanus is karana, provided by 1.4.42, subsequent to 1.4.24, so the correct form is obtained; see vt. 30 ad 1.4.1.7

This situation lends a motivation to the fact that the order in which the <u>kārakas</u> are defined differs substantially from the order in which the nominal triplets are treated (cf. Cardona, 1967b:215).

2. One of the <u>kārakas</u> defined in the section headed by 1.4.1 is, as noted (see 1), <u>kartr</u>, defined in 1.4.54. The following rule is 1.4.55: <u>tatprayojako hetuśca</u>. The Pāninīyas are in general agreement on the interpretation of this sūtra. I summarize this interpretation here in order to relate it to the preceding discussion and to begin the actual discussion of <u>hetu</u> 'causal agent'.

It is clear that hetu is a name (samjña) In this respect, hetu has the same status as kartr and other karaka names. The term prayojeks denotes an agent of the activity denoted by prayuj. The meaning of the latter is: an inferior or superior do something' (respectively, sana, adhyesana), 'providing the necessary for something to be done' (samarthacarana); the single meaning common these is 'setting into activity, prompting' (pravartana). Prayojaka is then properly rendered 'causer', 'instigator' Now arises the question what tad in tatprayojaka refers to Since, as in other definitions of karakas, 1.4.55 the semantic correlate of the syntactic category being defined as definiens, it is simplest to say that, as part of the definions of hatu, the referend of tad is systantra of 1.4.54. Thus Bh. ad 1.4.55 (I.339.12-13): svatantrapayojako hetusamino bhavati 'The instigator of the independent one has the name hetu; similarly, Bh. ad 3.1.26 (II.35.19-20); Hel. ad VP 3.7.123 (324.13), ad VP 3.7.125 (328.1); Pr. ad 1.4.54 (II.436), PN ad 1.4.55 (I.584-5), 1.4.51 (II.413), 1.4.54 (II.437). The Kag. ad 1.4.55 begins by giving a rather looser formulation: 10 tadityanantarah karta paraarsyate 'The immediate(ly preceding) kartr is referred to by tad. ' later, it states: svatantrasys prayojeksh.

Finally, the need for ca in 1.4.55 is evident from what has been said in 1.1. Since 1.4.1 and 2 allow only one name to apply at once, ca 'and' must be included in 1.4.55 in order to have both terms, kartr and hetu apply at once. That is, a thing which functions as a hetu simultaneously functions as a kartr. 11

VP 3.7.125 neatly summarizes the accepted view of the Paniniyas:

# presanādhyesane kurvamstatsamarthāni cācaran/ kartaiva vihitām šāstre hetusamjňām prapadyate//

'The agent (kartaiva), giving a command, making a request, or providing the necessary (lit. 'the capable') for something to be done, gets the name hetu provided in the grammar.'

Rule 1.4.55, then, states that the instigator of the independent <u>karaka</u> is called both <u>kartr</u> and <u>hetu</u>. <u>Hetu</u> is thus the causal agent.

2.1. In terms of 1.4.54 and 55, then, there are two types of kertr: one is simply kertr 'agent', the other is also hetu 'causal agent'. To the logical prayojaka correspond both the syntactic categories kertr and hetu, to the logical prayojya corresponds only kertr. 12

The need for both the categories <u>kartr</u> and <u>hetu</u> in the grammar becomes evident once we consider sentences containing causative verb forms and their derivation with the aid of rule 3.1.26: <u>hetumatica</u> (<u>nic 25</u>). This rule provides for the affixation of <u>nic</u> (accented i conditioning <u>vrddhi</u> replacement) to a root when <u>hetumat</u> is to be expressed. Patanjali immediately tells us what <u>hetumat</u> 'possessed of a <u>hetu</u> is; Bh. ad 3.1.26 (II.32.27): <u>hetuh kartasya hetuman</u> 'That is possessed of a <u>hetu</u> whose agent is <u>hetu</u>. That is, <u>hetumat</u> denotes the action (<u>vyapara</u>) performed by the causal agent (<u>hetu</u>). This activity is, as noted (see 2) presana etc. <u>Kaé</u>. ad 3.1.26: <u>hetuh svatantrasya kartuh prayojakah</u>/

tadiyo vyaparah presanadilaksano hetuman/ tasminnabhidheye dhatornic pratyayo bhavati 'Hetu is the instigator of the independent agent; its action, defined as presana etc., is hetumat; when it (hetumat) is to be expressed the suffix nic occurs after a root.'

In a causal verb form, then, two actions are expressed: the base activity, denoted by the verb root, and causation, denoted by the affix nic. The base meaning of the root is time said to have added to it the meaning of causation. 13 there are two activities, so there are two agents: the kartr, agent of the base verb activity, and the hetu, of causation. Now, Patanjali (ad 3.1.26 [II.31.23] ) speaks of a pradhanakartr 'principal agent' and an apradhana sidiary', meaning the prayojaka and prayojya (cf. Ud. III.83). Since an agent requires an activity, necessarily implies a hierarchy of activities: causation is the principal activity, the meaning of the base root subsidiary (gunakriyā, see ftm. 14); cf. Kaiyata's Patanjali's pradhanakarta, Pr. III.83: prakrtyarthopasarjanatvannyarthasya pradhanyattasya kartapi pradhanam 'Since base meaning is subsidiary and the meaning of ni principal, the agent of the latter is also principal. There is thus a hierarchy between noncausative and causative sentences. example.

- (1) pacatyodanam yajñadattah 'Yajñadatta is cooking rice gruel.'
- (2) pacayatyodanam devadatto yajnadattena 'Devadatta has Yajnadatta cook rice gruel.' In (1) yajnadatta functions as the kartr of pac, the object of which (karman) is odana; in (2) devadatta is the agent of causation, expressed by nic, yajnadatta the agent of pac. In (1) the verb ending ti expresses kartr, the accusative ending am expresses karman. In (2), ti expresses kartr relative to the principal activity, while the instrumental (by 2.3.18, see 1.1) expresses kartr relative to the now subsidiary activity denoted by pac.

- Cf. Bh. II.31.23-24: pradhānakartari lādayo bhavantīti pradhānakartā lenābhidhīyate yaścātrapradhānam siddhā tatra kartarītyeva trtīyā.
- 2.2. A question comes up at this point. As has been said, in (2) devadatta is the causal agent (hetu). Now, the object which this agent wishes to encompass through causation is the agent of the base activity pac. In terms of rule 1.4.59 (see 1.1), then, for (2) yajñadatta would have to be qualified as karman. This categorization would result in the introduction (by 2.3.2, see 1) of the accusative ending instead of the instrumental, yielding:
  - (2a) pacayatyodanam devadatto yajnadattam

Though the specific sentence (2a) is not desired, such as sentence type is required for verbs of certain semantic groups (e.g. verbs of movement, perception, eating) and intransitives (cf. ftn. 28). For example,

- (3) gamayati manavakam gramam 'He has the lad go to the village.' is the causative counterpart of
- (4) gacchati manavako gramam 'The lad goes to the village.' The correct derivation for sentences of type (4) is provided by means of the categorization given in 1.4.52; gatibuddhipratyavasanartha ... akarmakanamani karta sa nau (karma 49). This rule states that the kartr of verbs of movement etc. and intransitives is the karman of such verbs followed by the causative marker. In turn, this rule is considered a limitation (niyama), whereby the kartr of only such verbs is called the karman of the corresponding causative, not the kartr of other verbs; Bh. II.32.11-12: etesamevanyantanam yah karta sa nau karmasamjño bhavati nanyesam. 14
- 3. It is thus clear that Pānini introduced a subcategory of <u>kartr</u> called <u>hetu</u> in order to account correctly for causative sentences and their relation to noncausative sentences.

There are rules, however, in which Panini uses the term

hetu in a value different from that which it has by 1.4.55. By 5.3.26: tha hetau ca chandasi (kimah 25) is derived a form katha 'why?', valid for sacred literature, from the pronominal kim. The semantic characteristic serving to condition the introduction of the affix tha is stated as hetau 'when hetu is to be expressed'. Here there can be no question of a prayojaka kartr; hetu in this rule must have its normal (laukika) nontechnical meaning 'cause, reason' (kārana).

Hetu and hetumat are again used in their laukika values in rule 3.3.156: hetuhetumatorlif. This provides for the introduction after verb roots of the subclass lif of L-members (that is, after proper replacements and augmentations, for optative verb forms) when the root meanings are qualified as expressing cause (hetu) and effect (hetumat). For example,

(5) daksinena cedyayanna śakatam paryabhavet 'If he were to go right the cart would not turn over.'

In (5) going to the right is the hetu (Kāś. ad 3.3.156: daksinena yānam hetuh) and the not turning over is hetumat (Kāś.: aparyābhavanam hetumat). Here again there can be no question of a prayojaka kartr. Hetu is given in the rule as a qualification of the root meaning; Kāś.: hetubhūte hetumati cārthe vartamānāddhatoh 'After a root expressing the meaning which is hetu and hetumat.' But the meaning of a root is not a sādhana, it is sādhya (see above, 1); cf. Hel. ad VP 3.7.125 (327.10-11): hetuhetumatorlinityatrapi hetordhātvarthavišesanatvāt sādhanasya ca dhātvarthatvābhāvāt laukika eva hetuh 'In ... (3.3.156) also, hetu is laukika, since hetu is a qualification of the root meaning and a sādhana is not the meaning of a root.'

Similarly, hetu 'cause' is used in 3.2.126: laksana-hetvoh kriyāyāh. 15 This provides for the replacement of lat (that is, werb endings introduced when an activity is referred to present) by the participial affixes satr and sanac if the verb after which lat occur expresses the de-

fining characteristic (laksana) or cause (hetu) of another action. For example,

- (6) <u>sayānā bhuñjate yavenāh</u> 'The Greeks eat reclining.'
- (7) <u>adhīyano vasati</u> 'He is staying while studying.'
  That is, he is staying in order to study.
- In (6), lying (41) serves to characterize eating (bhuj), while in (7) studying (adh1) is the cause of staying (vas). Now, the same relation between studying and staying could be expressed differently, using the nomen action adhyayana:

# (8) adhyayanena vasati16

The instrumental affix in (8) is provided for by 2.3.23: <a href="https://hetau">hetau</a> (trtīyā 18), which states that the third triplet of nominal endings is introduced after a nominal base used to express <a href="https://hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com/hetau.com

- (9) <u>vidyayā yašah</u> (There is) fame through knowledge.' It is obvious that (9) is somehow related in meaning to
  - (10) vidya yasah karoti 'Knowledge produces fame.'
- (11) vidyaya yasah kriyate 'Fame is produced by know-ledge.'
  In (10) and (11), vidya is the agent (kartr) of kr, the
- object (<u>karman</u>) of which is <u>yasas</u>. In terms of (9)-(11), then, <u>vidya</u> is both <u>hetu</u> and <u>kartr</u>. Given the relation which obtains between <u>vidya</u> and <u>yasas</u> through the intermediary of <u>kr</u>, one can derive a compound <u>yasaskarī</u> 'producing fame' as a modifier of <u>vidya</u>:
- (12) yasaskarī vidyā 'Knowledge (is) fame-producing.'
  The compound is derived with the help of 3.2.20: krño
  hetu ... (ta 16), which provides for the affixation of
  ta to kr in construction with an upapada denoting an object (karmani, 3.2.1)<sup>17</sup> if the agent (see ftn. 17) of kr
  is a hetu. 18

In a sequence such as (12), then, vidya is both hetu and kartr. But, while this is so, vidya is not hetu and kartr in the same way that devadatta is for the purposes of sentence (2). Vidya is qualified as a hetu by virtue of its being considered the cause or source of fame, not by virtue of its being a causer of another agent's performing an action. That is, vidya does not qualify for being termed hetu in terms of 1.4.55; 19 it is a cause, not a causal agent.

3.1. Let us now return to sentence (9) and rule 2.3.23. It is clear, as I noted above, that vidya is not a prayojaka kartr. It is equally clear that rule 2.3.23 envisions cases such as (9) and not sentences like (2), so that it contains an instance of the laukika use of the term hetu. For, if in 2.3.23 the technical (paribhasika) hetu of 1.4.55 were tended, the very rule would be vacuous. Hetu by 1.4.55 is. by definition, a kartr, and the use of the third triplet to express kartr is already provided by 2.3.18 (see 1.1). the same token, whatever one may wish to say about a possible equivalence in meaning of (9)-(11), in terms of paraphrase for example, rule 2.3.23 is vacuous unless (9) fers from (10) and (11) in that vidya does not there function as a kartr. 20 The conclusion must be that Panini up 2.3.23 to account for sentences such as (9), in which he viewed vidya as not functioning as a karaka. That is, in (9) the karaka is yasas, which functions as the kartr of a verb of existence, 21 while vidya is related not to a verbal but directly to yasas. In this case, specific provision has to be made for the use of the instrumental in (9). For, in the absence of such as specific provision rule 2.3.53: še se sasthI would apply, whereby the genitive is ruled in to express relation (sambandha) obtaining between the denotata of two nominals without the intermediary of a verbal. result would be

# (13) vidyaya yasah<sup>22</sup>

Rule 2.3.23 thus has the purpose of avoiding (13) to express

the meaning conveyed by (9) and providing for (9).23

A similar case of a distinction to be made in terms of syntactic categories where, in terms of logical relations, one might not see a distinction, is afforded by the following:

- (14) mrdam ghatam karoti 'He makes the clay into a pot.'
- (15) mrda ghatam karoti 'He makes a pot with clay.'

In both cases, the clay is the source or original cause (upadana) of the pot. But for (14) it must be categorized as a karman and for (15) as a karman.<sup>24</sup>

- 3.2. In connection with rule 3.2.20 the commentators<sup>25</sup> bring up the point that, since <u>kr</u> is given therein without the causative marker <u>nic</u>, the <u>hetu</u> intended is the <u>laukika hetu</u>. In other rules where <u>hetu</u> is used in its technical value by 1.4.55 Panini does in fact provide for operations concerning roots followed by <u>nic</u>. The rules in question are:
- (a) 1.3.68:<sup>26</sup> bhIsmayorhetubhaye (ner 67, kartari 14, ātma-nepadam 12)
- (b) 6.1.56: bibheterhetubhaye (nau 54, vibhāsā 51, at 45)
- (c) 7.3.40: <u>bhiyo hetubhaye suk (nau</u> 36)

The semantic condition for all three rules is hetubhaye 'when fear of the hetu is expressed'. (a) states that the verb endings called atmanepada occur after bhi 'fear' lowed by ni (i.e., nic) when kartr is to be expressed. For (b) and (c) the conditioning right context is ni (nic); (b) provides for the replacement of the I of bhi by a, (c) states that the root has a final augment s.27 Since bhI is a member of the third (juhvadi) present class (bibheti), not of the tenth (curadi) class, mic can only be the introduced by 3.1.26 (see 2.1). Hence the kartr to pressed by Itmanepada must be the hetu. Further, bhl is an intransitive (akarmaka) verb, that is, it does not cooccur in sentences with nominals whose denotata are classed as its karman. 28 For, with verbs of fearing, that which

source of fear (bhayahetu) is assigned to the syntactic category apadana by 1.4.25: bhltrarthanam bhayahetuh (apadanam 24). Hence, a nominal denoting the source of fear occurs, in a sentence containing a noncausative form of bhl, followed by ablative affixes (by 2.3.28, see 1.1). Thus, if one wishes to express that devadatta fears a man with matted hair (jatila), one says

### (16) jatiladbibheti devadattah

Since, as noted, <u>bhī</u> is an intransitive verb, if one forms a causative from it to express that the man with matted hair makes <u>devadatta</u> fear, then <u>devadatta</u>, the <u>kartr</u> of the noncausative (16) is, by 1.4.52 (see <u>2.1</u>), classed as the <u>karman</u> of the causative. We thus get by (a)-(c):

### (17) jatilo devadattam bhīsayate

## (18) jatilo devadattam bhayayate

Sentences (16)-(18) call for comments similar to those made about sentences (9)-(11). In (16), (17), and (18) jatila is always the source of fear. But in (16) jatila is not an agent, while in (17)-(18) he is both the source of fear and the causal agent.

From what has been noted, it follows that Panini uses hetu in 1.4.25 differently from the way he uses it in (a)-(c). In 1.4.25, bhayahetu is the sementic correlate to which corresponds the syntactic category apadana; hetu is thus used here in its laukika value. In (a)-(c), on the contrary, hetu in hetubhaya is an instance of the paribhasika hetu by 1.4.55.29

4. We must return once more to 2.3.23 and the sentences it provides for. As noted (3-3.1), vidya in (9) does not function as a prayojaka kartr, so that hetau in this rule is an instance of the nontechnical use of the term hetu. The same holds for rules 2.3.25-27, in which hetau of 2.3.23 is valid by anuvrtti:

- (a) 2.3.25: vibhāsā gune striyām (pansamī 24, trtīyā 18)
- (b) 2.3.26: sasthi hetuprayoge
- (c) 2.3.27: sarvanāmastrtīyā
- All three rules provide for the introduction of post-nominal triplets of endings when <a href="hetu">hetu</a> is expressed. (a) states that the instrumental and ablative endings occur when expressing a quality (<a href="guna">guna</a>) which is a cause, except with quality words which are feminine in gender. E.g.
- (19) pandityansuktah '(He has been) released because of (his) being wise.' (panditya 'the quality proper to a wise man (pandita)')
  - (20) pandityens muktah 'id.'

But, using the feminine item prajna 'wisdom', only

- (21) prajňaya muktah
- (b) states that when the word <u>hetu</u> is used the genitive alone occurs, while (c) provides for the use of both the genitive and instrumental when <u>hetu</u> is used in construction with a pronominal. E.g.
- (22) annasya hetoratra vasati 'He is staying here because of food.'
- (23) <u>kasya hetoratra vasati</u> 'For what reason is he staying here?'
  - (24) kena hetunatra vasati 'id.'

It is clear that (c) reintroduces the general use of the instrumental to express cause, now in alternation with a genitive. This reintroduction for sentence types (23)-(24) is necessary because the specific rule (b) cancels the general rule 2.3.23. (23) is thus like (8) except for containing the word <u>hetu</u>. The question answered by (8) could be (23) or (24), while the answer to these could be (8) or

(25) adhyayanasya hetorvasati Similar in structure to (25) is

- (26) <u>bhiksanam hetorvasati</u> <u>bhiksuh</u> 'The mendicant is staying because of the alms.'

  Now, rule 2.3.23 allows this to be expressed by a sentence similar in structure to (8), namely
  - (27) bhiksabhirvasati bhiksuh
- In (27) <u>bhiksā</u> 'alms' do not function as a <u>kāraka</u>, just as adhyayana in (8) and <u>vidyā</u> in (9) do not. But we may also have a sentence
- (28) <u>bhiksā vāsayanti bhiksum</u> The alms cause the beggar to stay. 30
- For (27) <u>bhiksā</u> function as the cause (<u>hetu</u>) of staying, while for (28) they function as the causal agent (<u>hetu</u> by 1.4.55).

These considerations are important for understanding rule 2.3.24: akartaryrne pañcamī (hetau 23). This states that the ablative endings are used to express hetu when the hetu is a debt (rna) except when the debt is also an agent (kartr). The rule is necessary to avoid the use of the instrumental in sentences such as

- (29) <u>satadbaddho</u> <u>devadatto</u> <u>yajnadattena</u> 'D. has been imprisoned by Y. on account of (a debt of) one hundred (gold pieces).'
- (30) <u>satadbadhnāti</u> <u>devadattam</u> <u>yajñadattah</u> Y. imprisons
- (29) and (30) are like (27); as <u>bhiksā</u> are viewed as the cause of staying, so <u>sata</u> is viewed as the cause of <u>imprisonment</u>. Similarly, as <u>bhiksā</u> in (28) are viewed as the causal agent, so is sata in
- (31) <u>satam devadattam bandhayati yajñadattena</u> 'A hundred ... cause Y. to imprison D.' and the passive equivalents
  - (32) <u>šatena</u> <u>bandhyste</u> <u>devadatto</u> <u>yajnadattena</u>
  - (33) satena bandhito devadatto yajnadattena

In (31), as in (2), the ending ti expresses kartr of causation, while the instrumental (yajñadattena) expresses the subsidiary kartr. In (32) and (33) both the principal and subsidiary kartr are expressed by the instrumental (satena, yajñadattena).

From what has been said. it is clear that 2.3.24 includes both uses of the term hetu. The introduction of the ablative endings is conditioned by the expression of hetu 'cause' as in 2.3.23. 2.3.24 is thus a specific rule countering the introduction of the instrumental when the hetu is specifically a debt. The hetu excepted from the domain of 2.3.24, on the other hand, is the causal agent. This situation has caused commentators some concern. For. thev ask, how can hetu be used in its nontechnical (laukika) value in 2.3.23, carry over into 2.3.24-27, and have its technical (paribhasika) value in 2.3.24? The simplest answer to this question is that, in formulating this series of rules. Panini used hetu neutrally and that the value of the whether laukika or paribhasika, is determined by interpretation.31 Thus, as noted (see 3.1), hetu in 2.3.23 must have its nontechnical value if the rule is not to be vacuous. In 2.3.24, on the other hand, hetu has both values: in conditioning the ablative it has the same value as in 2.3.23. which 2.3.24 thus counters; the domain excepted from operation of 2.3.24, on the other hand, is the expression of causal agent.

4.1. The use of certain items in two different values, a normal sense valid for Sanskrit in general and a technical sense assigned by a rule of the grammar, is not unusual, since Papini used Sanskrit as his metalanguage to describe the object language Sanskrit. For example, rule 1.1.1 (vrddhirādaic) introduces the technical term vrddhi as a name for certain vowels (denoted by at and aic). But in 5.1.47 (tadasmin vrddhyāyalābhasulkopadā dīyate) vrddhi cannot have this value; it must mean 'interest charged on a loan'. 32 Similarly, the names of the kārakas, introduced by

1.4.24 ff., are technical terms of the grammar; they are what Pāṇinīyas call 'artificial' (krtrima) as opposed to non-artificial (akrtrima) terms, which have their regular Sanskrit meanings. But a term such as karana does not have the technical value 'instrument' in all rules where it is used. In 3.1.17 (śabdavairakalahabhrakanvameghebhyah karane) karana is simply a nomen actionis meaning 'doing' (the meaning of kr; Kāś.: karotyarthe).33

5. The Paniniyas thus consistently distinguish between hetu 'cause' and hetu 'causal agent'. This distinction is also necessary, as I have shown, for the correct derivation of sentences such as those discussed in the above sections.

Recently, however, the distinction made between a technical (paribhasika) and nontechnical (laukika) use of hetu, reflecting this distinction between cause and causal has been questioned by Rocher (1964). Of rule 1.4.55 (866 2) Rocher says (1964:40): 'The sutra simply says that the hetu, like the kartr is a karaka which operates independently. In other words in situations involving a "cause", karaka too is operating independently (svatantra). This is a misunderstanding. If the introduction of names of gories (kartr, karman, karana, etc.) has the purpose of providing conditions for the introduction of linguistic ments in the derivation of Sanskrit sentences, a rule 1.4.55 which, in Rocher's words (loc. cit.), says that '... the hetu is "equally" (ca) independent as the kartr ... ' has little value. Nor is Rocher justified in claiming (ibidem) that Panini's commentators '... proclaim the agent of the causative verb to be the hetu with the result that they deny the appellation kartr to this agent. That Rocher insists on interpretation of 1.4.55 is, further, based on a fundamental misunderstanding which I have criticized elsewhere (Cardona, 1967b). She says (1964:40): 'As it was the case with the preceding sutras defining the other karakas, 1.4.55 too has a purely extra-linguistic bearing and is not at all concerned with the way or ways in which the hetu is expressed. It is

also difficult to see how, from her own perspective, Rocher can justify Papini's having to define hetu at all. For, she considers (1964:33) that '... there is only one hetu "cause", a technical term indicating as basic an element of the action as any other karaka, without any difference whether the action is expressed by a causative or a non-causative verbal form.' If hetu is always used in the grammar in the meaning 'cause' and this is the normal (laukika) value of this term in Sanskrit, it should require no specific definition. In view of these facts I do not think it necessary to discuss all the details of Rocher's exposition. One example will suffice to bring out some of the problems involved.

Rocher says (1964:34): '... we want to show that hetu is said here 2.3.23 ff. to be expressed by particular case terminations, and that it, thus, ranks with sampradana, adhikarana, karana, karman and kartr as a fullfledged karaka. She goes on to say (loc. cit.): ing to sutra 2.3.24, in the sentence satad baddhah the cause is expressed by the ablative case ending, whereas in the counter-example, satena bandhitah, it is expressed by means of the instrumental case ending, according to general rule 2.3.23. Finally, she remarks (1964:35): 'In the case under consideration the debt which, in the causative construction, fulfilled the function of hetu only. fulfilled simultaneously in the causative construction the function also of kartr. Now, by 1.4.1 and 2 (see 1.1 above), a thing which qualifies for being qualified as kartr (1.4.54) and hetu (1.4.55) will only be termed hetu unless provision is made. Panini takes care of this by using ca in 1.4.55 (see 2 above). Since Rocher (1964:40) denies that ca in 1.4.55 is intended for samjnasamavesa, if we adopt view <u>satena</u> in sentence (33) cannot be said to function a kartr. Why, then, should Panini except kartr in Moreover, if sata of (33) qualifies only for the hetu 'cause', the instrumental form satena should not gotten at all. For 2.3.24, providing for the ablative. counters 2.3.23. Only if 1.4.55 is given the interpretation of the Paniniyas and sentence (33) interpreted as I have shown (see 4) will the correct forms be gotten.

5.1. In a recent paper Staal (1968) has again taken up the subject of hetu, but only to confuse hetu 'cause' and hetu 'causal agent'. Staal (1968:17) begins his discussion of hetu by saying, almost correctly: 'Sutra 1.4.55 defines hetu as that which prompts the kartr ... ' Parenthetically he refers to Rocher's 'criticism of this interpretation, which follows the Indian commentators ... I say 'almost correctly' because Staal does not mention that, to the Paniniyas, a hetu by 1.4.55 is also necessarily a kartr; as we see below this omission has serious results. Staal goes to say (1968:18): The generalized notion of karaka applies here in that the hetu relation may be represented by an embedded sentence ... The hetu may in general be expressed by an Instrumental, as in: vidyaya yasah "fame due to learning" (2.3.23). He then notes the following regarding the expression purusadaksinagamana 'the man's going to the right': 'The Instrumental may be used to turn this into a hetu, e.g.: purusadaksinagamanana sakatam na paryabhavisyati "through the man's going to the right the cart will not turn over". Alternatively this hetu may be expressed by a Nominative of the nominal compound together with a Causative of the verb: purusadaksinagamanam sakatam na paryabhavayisyati "the man's going to the right will cause that the cart will not turn over". Lastly, this hetu may be expressed by the Potential mood of the verb (3.3.156) ... puruso daksinena ... ced yayan na śakatam ... paryabhavet ... "if the man were to go to the right, the cart would not turn over". ' Let us refer to Staal's first and last Sanskrit examples as (9) and (5) respectively (see 3 above), second and third sentences as (34) and (35) respectively.35 It is clear that in (9) and (5) there is no

It is clear that in (9) and (5) there is no question of a causal agent (<u>prayojaka kartr</u>), so that there can be no question of a <u>hetu</u> by 1.4.55. Staal's error arises from

the omission noted above. As for (34) and (35) consider the following. If, as Staal says, purusadaksinagamana in (34) functions as the same kind of hetu as purusadaksinagamana in (35), then the hetu of (34) is also, in Panini's terms, kartr. The instrumental form in (34) can then be getten by applying 2.3.18 (see 1.1 above), so that 2.3.23 is vacuous. This does not exhaust the difficulties. By 2.3.1 above), since kartr is already expressed by the ending a post-nominal affix cannot be introduced to express kartr unless this is a second kartr (cf. (2) above). If one now claim that for this very reason 2.3.23 is necessary to get the instrumental in (34), the answer is that this is sible only if the hetu of (34) is not also a kartr. For, if to obtain the instrumental in (34) one says that the instrumental expresses the category hetu, while the verb expresses the category kartr, both categorizations applying to the same thing, then one must also admit that the action paryabhu is hetumat, thus allowing 3.1.126 (see 2.1 above) to operate. The hetu of (34) cannot, therefore, be considered to be of the same kind as the hetu of (35) if Panini's rules are to apply correctly for deriving these sentences. This is reasonable: purusadaksinagamana in (34) is the cause of the cart's not turning over, but in (35) it functions as causal agent. Nor can Staal do as Rocher has done and claim that there is but one hetu for Panini, functioning now agent now as simple hetu. For Staal does claim, as does not, to follow the Paniniyas.

6. To summarize. Panini and the Paniniyas consistently distinguish between <a href="hetu">hetu</a> 'cause' and <a href="hetu">hetu</a> 'causal agent'. This distinction is necessary for the correct derivation of Sanskrit sentences by Paninian rules.

#### Footnotes

See Cardona, 1967b. In the present paper many details are omitted in order to keep within reasonable bounds of length. These details are treated fully in my Studies in Indian Grammarians, II: Syntactic Rules, which is now in preparation. I also leave out of consideration rules 4.3.81 ff.

<sup>2</sup>All verb roots (<u>dhātu</u>) denote activities (<u>kriyā</u>). Patanjali is careful to point out that an action is not susceptible of being directly pointed out, like an object (<u>aśakyā kriyā pindībhūtā nidarśayitum</u>); it is knowable by inference (<u>sāsāvanumānagamyā</u>). See <u>Bh</u>. ad 1.3.1 (I.254.13-19), 3.2.115 (II.120.11-12). Further, an activity, <u>qua</u> the meaning of a given root, is a composite of activities (<u>samūharūpā kriyā</u>); see <u>VP</u> 3.8.4, <u>Pr</u>. on <u>Bh</u>. ad 3.2.115 (III.272).

Bh. ad 1.4.23 (I.324.14-25): siddhah karanādhikaranayoh kartrbhāvah kutah pratikārakam kriyābhedātpacādīnām
... sambhavanākriyām dharanākriyām ca kurvatī sthālī
pacatītyucyate ... eso dhikaranasya pākah. This Bh. discussion indirectly reflects the view that a kriyā is samūharūpā; see ftn. 2 above. Though the Bh. discussion is
brought up in connection with the view that the term kāraka
is an analyzable item meaning doer, this does not affect
the present discussion, so that I omit the details.

<sup>4</sup>Cf. <u>VP</u> 3.7.3ab: <u>sadhanavyavahārašca</u> <u>buddhyavasthāni</u>-<u>bandhanah</u>; cf. also <u>VP</u> 3.7.90, 91, 104 and the long discussion by Hel. ad <u>VP</u> 3.7.1-3, summarizing equally long and detailed discussions in the <u>Bh</u>.

<sup>5</sup>Such classifications by assignment of technical names are of course intended to discriminate domains of subsequent

operations. In the present case, 7.4.93, whereby the operation of 7.4.79 is extended to reduplicated aorist forms in which the root vowel is <u>laghu</u>, does not apply in forms such as <u>atataksat</u> (taks 'fashion'); contrast <u>apipacat</u>. Details concerning 7.4.93 and 79 and related rules are treated in ftn. 53 of my <u>Studies in Indian Grammarians</u>, I: <u>The method of description reflected in the sivasutras</u>, appearing in the <u>Transactions of the American Philosophical</u> <u>Society</u> (1969).

<sup>6</sup>VP 3.7.145: dhanusa vidhyatītyatra vināpāyavivaksayā/ karanatvam yato nāsti tasmāttadubhayam saha. Cf. Pr. on vt. 30 ad 1.4.1 (II.315).

 $^{7}\text{I}$  have omitted some subtleties discussed by Hel. ad VP 3.7.145.

Suffix nvul ( > aka by 7.1.1) by 3.1.135 (nvultrcau). Like all other affixes (3.1.1: pratyayah) introduced after (parasca, 3.1.2) roots (dhatoh, 3.1.91), excluding verb endings ti etc., nvul is termed krt by 3.1.93 (krdatin). Krt affixes express kartr by 3.4.67 (kartari krt).

9cf. Bh. ad 3.3.161 (II.165.10-11), where the distinction between vidhi 'injunction' and adhista 'requesting' is made; widhi is glossed by presana, while adhista is described as a respectful (satkarapurvika) causing to act (vyaparana). In connection with the sentence bhiksa ayanti (see (28) below), Patanjali says, Bh. 3.1.26 (II.33.6-7): navasyam sa eva prayojayati ya ahosyatamit1 tusnimapyasino yastatsamarthanyacarati so'pi vasam prayojayati 'One who says, "Let dwell" is not necessarily the only one who prompts dwelling; one who does not (lit. "who sits silently") and (yet) provides the necessary for the action to take place also prompts dwelling. 'Cf. N, PM ad 3.1.26 (II.388), Pr. ad 3.1.26 (III.89-90). PM (II.388) glosses Kaś.'s tadłyo vyaparah (see 2.1 below) as pravartanā and then says: tasyāstvavāntarabhedanāha presana ...
'It (Kāś.) states its (pravartanā's) subdivisions: presana

<sup>10</sup>This may simply represent the use of the term <u>kartr</u> also for the logical correlate of the grammatical category; cf. Papini's rule 1.4.49 (above, <u>1</u>) and <u>VP</u> 3.7.128: ... <u>hetuh kartuh prayojakah</u>.

11 Allowing something to have two names at once, that is, to belong simultaneously to two classes, is known as samjñāsamāveśa; cf. Kāś. ad 1.4.55 with N, PM; Hel. ad VP 3.7.125 (326.16-20). We should note that subclassification through samjñāsamāveśa is the norm in the grammar; thus affixes termed krtya are also termed krt, and both are members of the affix (pratyaya) class (cf. ftn. 8); see Rh. ad 1.4.1 (I.296.6-7). On the other hand, the norm for operations is that a specific operation cancels a general one; see Cardona, 1967a: 35-37. When these norms have to be violated, sections such as 1.4.1 ff. and the section headed by 3.1.94 (in which certain specific operations do not cancel the general ones, see 1.2 of Cardona, 'Panini's Definition, Description, and Use of Svarita', appearing in the F.B.J. Kuiper Festschrift) are set up.

12 For the term prayojya see Bh. ad 3.1.26 (II.32.3-4).

13Cf. Patanjali's discussion ad 3.1.26 (II.31.24-32.1) of the view that the root by itself denotes also causation, a view probably prompted by uses such as pancabhirhalaih krsati 'He has plowing done with five plows' (cf. Rh. II.33.21-27). Under this view the affix nic would be a cosignifier (dyotaka) of causation. In a form such as gamitah 'caused to go' the meaning 'going' (gatyartha) expressed by the root and in this case including causation is not added to, not different (avyatirikta). But if, as is held in the finally established view (siddhanta), the root does

not by itself express causation its meaning is said to be added to (vyatirikta) when causation is expressed.

14Cf. VP 3.7.127: gunakriyayam svatantryat presane karmatam gatah/ niyamat karmasamjñayah svadharmenabhidhiyate '(Though the agent of the subsidiary action) passes from independence in the subsidiary action to being an objent in the act of commanding, since a limitation is made on the name karman (by 1.4.52) it (the agent become object) is expressed in the guise of its own quality (of agent).' I have omitted any discussion of the relation between rules 3.1.26 and 3.3.163 as well as of the question how a prayojya can be said to be svatantra.

15 Here Kas. glosses hetu as janaka 'which produces'. In effect, hetu is generally equivalent to nimitta 'cause', of which there are several subtypes; see Hel. ad VP 3.7.24 (255.10-11). I omit here a discussion of the relation between laksana and hetu, discussed in Eh. ad 1.4.84 (cf. VP 3.7.24, 158), as well as the relation between rules 3.3.156 and 3.2.126 (Eh. ad 3.3.156).

16 For the example see Hel. ad <u>VP</u> 3.7.24 (250.23): tadyatha adhyayanena vasati/ adhyayanam hetuh vaso hetuman. Cf. <u>SK</u> 568 (where hetu is said to include phala 'result'), SK ad 2.3.23 (II.231).

17 Karmani in 3.2.1 is a locative expression. By 3.1.92 (tatropapadam saptamistham) what is stated in the locative form in the section headed by 3.1.91 (see ftn. 8) is termed upapada. Hence, an item denoting something functioning as karman is termed upapada for the purposes of 3.2.20; in the present instance this is yasas. Since yasas is upapada, 2.2.19 (upapadamatin) applies, whereby an upapada forms a non-alternating (nityam, 2.2.17) compound (samasah, 2.1.3) with a syntactically bound (samartha) item. On alternating and nonalternating compounds see K.M. Tiwary, Pānini's Descrip-

tion of Sanskrit Nominal Compounds, p. 9 (University of Pennsylvania doctoral dissertation, 1968). The affix introduced by 3.2.20 is ta (a). Since this is marked with t, 4.1.15 (tit ... hIp 5) applies, whereby the feminine is formed with the suffix hIp (I). -kara-I --- -kar@-I by 6. 4.148 (yasyeti ca). I omit the rules providing for guna replacement in kr. The affix ta of 3.2.20 is krt by 3.1.93, so that -karI denotes an agent by 3.4.67; on these rules see ftn. 8 above.

18Cf. N ad 3.2.20 (II.555): napi pratyayarthatvam (esam)/kartari krditi kartuh pratyayarthatvam ... tasmat pratyayarthavišesanatvamesam yuktam 'Nor are (they, hetu etc. stated in 3.2.20) meanings of the affix; the meaning of the affix is kartr by ... (3.4.67); hence what is correct is that they qualify the affixal meaning.'

19Since hetu in 3.2.20 has its nontechnical meaning, the very use of the term in the rule excludes, in the view of commentators, the application of 3.2.20 in deriving expressions such as kumbhakara 'pot maker' (for the derivation of which see Cardona, 1967a:ftn. 5). In the view the Paniniyas a karaks such as kartr or karman is a cause (nimitta, cf. ftm. 15 above) of an activity by virtue being necessary for its accomplishment; cf. YP. Kas. ad 1.4.23. Now, they say, since the affir ta expresses kartr, which is a nimitta, the specific use of hetu in 3.2.20 limits its application to cases where the agent is the undeviating cause (Kas.: aikantikan karanam, glossed by Haradatta as nivatamavyabhicari) of the activity which produces the result; N ad 3.2.20 (II.556): siddhe karturhi nimittatve punarhetusebda upadiyamana aikantikatvam bodhayati/ yah karta yasyah kriyaya ekantiko heturiti.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>The same would apply for the possibility of <u>vidyā</u> functioning as a <u>karsna</u> 'instrument'.

<sup>21</sup>A nominal sentence such as (9) is interpreted as having an instance of one of the verbs of being, <u>viz. bhavati</u>, <u>asti</u>, <u>vartate</u>, <u>vidyate</u>. Cf. Cardona, 1967a:39.

22For the argument summarized above, see, e.g., N ad 2.3.23 (II.180): heturdvividhah śāstrīyo laukikaśca/ tatra śāstrīyah tatrpayojako hetuśca/ laukikah phalasādhanayogyah padārthah/ tatra śāstrīyo hetau kartrkaranayostrīyetyevam siddhā trtiyā/ tasmāllaukikasya hetoridam grahanam. See also PM ad loc., Hel. ad VP 3.7.125 (327.1-3). Hel. ad VP 3.7.24 (250.23-251.1), immediately after noting that adhyayana is hetu and vāsa is hetumat (see ftn. 16 above), says: tayoh sambandhe śesasasthyām prāptāyām hetau trtīyā; similarly, Ud. ad 2.3.13 (II.785).

23The established view is summarized in VP 3.7.25ab, 24ab: dravyādivisayo hetuh kārakam niyatakriyam, anāśrite tu vyāpāre nimittam heturucyate 'A cause has as its domain things etc. (qualities, actions, the last as in (8) above); a kāraka necessarily has an action (connected with it); when an action is not undertaken, a conditioning cause (nimitta) is called hetu. These famous half verses are cited by e.g., PM ad 1.4.23, 2.3.23; ŚK ad 2.3.23 (II.231), Praudh. ad 2.3.23 (901).

 $^{24}$  For the example see <u>Pr</u>. ad 3.2.1 (III.220), Hel. ad <u>VP</u> 3.7.47 (267.19-21).

25g.g. Hel. ad VP 3.7.125 (327.13): tatra nijvidhānāt krma iti ca nijrahitasya nirdešāt; similarly N, PM ad 3.2.

<sup>26</sup>The subsequent sutras (69-71) also come into play but are omitted here. In the following, examples are also limited to the root <u>bhī</u> 'be afraid', so that rule 6.1.57 is not considered with 6.1.56.

<sup>27</sup>I omit the arguments given by commentators beginning

with Patanjali ad 1.1.56 vt. 24 (I.140.4-6) to show that the augment  $\underline{s}$  occurs only in the absence of  $\overline{\underline{a}}$  replacement.

<sup>28</sup>Verbs of movement such as gam 'go' are transitive (sakarmaka) in that they cooccur with nominals classed as denoting their karman; e.g. sentence (4) above. These werbs differ from other transitives in that their karman is also expressed by the dative (2.3.12); e.g. gramaya gacchati. Since gam etc. are transitive and sentences such as (3) require correct derivations, rule 1,4.52 (see 2.1 above) makes special provision for verbs of movement.

<sup>29</sup>1.3.68 has to specify hetubhaya to avoid the use of atmanepada in sentences such as kuncikayainam bhayayati 'He frightens him with a bamboo stick', in which kuncika, functioning as an instrument, is what one is afraid of.

<sup>30</sup>The example <u>bhiksa</u> <u>vasayanti</u> is given in <u>Bh.</u> ad 3. 1.26 (see ftn. 9 above).

<sup>31</sup>The argument claiming the <u>samanya</u> 'common' use of <u>hetu</u> is given in <u>N</u>, <u>PM</u> ad 2.3.24 (II.181), <u>SK</u> ad 2.3.24 (II.231); other possible solutions are discussed, which I omit here.

32Kas. ad 5.1.47: yadadhamarnenottamarnaya muladhanatiriktam deyam tadvrddhih. See also VP 2.365-6 with Pr. ad 4.1.162 (III.616).

33 For this and similar cases see <u>Bh</u>. ad 1.1.23 (I.81. 9-16).

Staal (1968:10-11) also considers the locative absolute 'A kind of generalized adhikarana ...' This and other misunderstandings will be considered in my review of Staal's monograph Word Order in Sanskrit and Universal Grammar, to appear in the Indo-Iranian Journal.

35I have modified Staal's examples to the extent of omitting numerals he appends to forms.

#### References and Abbreviations

- Eh.: Vyakaranamahabhasya of Patanjali. Ed. by F. Kielhorn. 2nd ed., vol. 3, 1909. 3d ed., revised by K.V. Abhyankar: vol. 1, 1962; vol. 2, 1965. Poona, Bhandarkar Institute. References are to volume, page, and line; e.g. I.l.1.
  - Jhajjar (Rohtak), 1962-1963. References are to volume and page; e.g. I.1.
- Cardona, George. 1967a. 'Negations in Paninian Rules'. <u>Ianguage</u> 43.34-56
  1967b. 'Panini's Syntactic Categories'. <u>Journal</u> of the <u>Oriental Institute</u>, Baroda 16.201-215
- Kas.: Kasikavrtti of Vamana and Jayaditya. With the <u>Padama-</u>
  njari of Haradatta and the <u>Kasikavivaranapanjika</u>
  (<u>Myasa</u>) of Jinendrabuddhi. Ed. by Swami D.D. Shastri.
  6 vols., 1965-1967. Varanasi
- N: Nyasa, See Kas.
- Pr.: Pradipa of Kaiyata. Ses Bh.
- Praudh.: Praudhamanorama of Bhattoji Diksita. (Kasi Samskrta Granthamala.) Beneres, 1939
- Rocher, Rosane. 1964. 'The Technical Term Hetu in Panini's Astadhyayi'.

  Vishyeshvaranand Indological Journal 2.31-40
- Sk: Sabdakaustubna of Bhattoji, 2 vols. (Chowkhamba Sanskrit Series.) Bensres, 1917, 1933
- SI: Siddhantakaumudi of Bhattoji. With Balemancroma. (Kasī Somekros Granthamala.) Varanesi, 1958. References are according to the serial numerotation of this edition.

- Staal, Johan F. 1968. 'Logical and Grammatical Relations in Panini's Syntax'. Ditto, dated June 4, 1968.
- Ud.: Uddyota of Nagesa. See Bh.
- <u>VP</u>: <u>Vakyapadīya</u> of Bhartrhari. Ed. by K.V. Abhyankar and V.P. Limaye. Poona, 1967.
  - Part 1. Ed. by K.A. Subramania Iyer. Poona, 1963. References to Hel.'s commentary are accompanied by page and line numbers where necessary.

## Põhjus ja põhjuslik toimur: Panini arvamus

### G. Cardona (Pennsylvania, USA)

Resimee

Pärast lühikest ülevaadet Panini klassikalise grammatika põhjuslike suhete (nn. Karaka-funktsioonide) põhikategooriate (kartr. karman, adhikarana) käsitlusest eristab autor nendest mõiste 'hetu' (kausaalne agent), mille gilist ja grammatilist sisu analüüsitakse arvukate näidete põhial. Võrreldakse põhjuslike suhete kategooriaid omavahel. Nende alusel osutatakse teatava hierarhia olemasolule kausaalsete ja mittekausaalsete propositsioonide kusjuures 'hetu' esineb esimestes kartri alaliigina. Eristatakse 'hetu' normaalset e. mittetehnilist (lankika) funktsiooni tähenduses 'põhjus' (karana) selle teoreetilisest e. tehnilisest funktsioonist (paribhasika hetu). teeb Paniniya järjekindlalt vahet 'hetu' kui põhjuse лa 'hetu' kui kausaalse agendi vahel. Sellest aga ei ole gesti aru saadud mõnedes hilisemates uurimustes Staal).

# Причина и причинный фактор (каузальный агент): взгляд Панини

Г. Кардона (Пенсильвания, США)

#### Резюме

После краткого обзора трактовки основных категорий причинных соотношений (Kartr, Karman, adhikarana ) В классической грамматике Панини, автор выделяет (из них) понятие "хету" (каузальный агент), логическое и грамматическое содержание которого анализируется многих примеров. Сравниваются категории причинных соотношений. На основе их указывается на существование вестной иерархии между каузальными и некаузальными пропозициями, причем в первых "хету" выступаєт по дви дом картри. Далее различают нормальную или нетехническую ( lankika ) функцию "хету" в значении "причина" ( karana от его теоретической или технической функции ( paribhaeika Таким образом Паниния ( Paniniya ) послеhetu ). довательно определяет разницу между "хету" как причиной и как каузальным фактором (каузальным агентом). неправильно понятую в некоторых позднейших исследованиях.

# THE NOTION OF SUBSTANCE AND QUALITY IN ANCIENT INDIAN GRAMMAR

### B. K. Matilal (Toronto, Canada)

Credit goes to the Indian grammarians, particularly to Bhartrhari, for emphasizing the theoretical indivisibility of a sentence as an expression of thought. The modern linquist realizes that initially sentences are learned wholes although at a later stage we build up new sentences almost unconsciously from learned parts by analogical stitutions and combinations. Although Bhartrhari, the great grammarian-philosopher of c. 5th century A.D., appreciated the primacy of the sentence, he recognized, nevertheless. the pragmatic value of the concept of word and word-meaning (padartha) as an aid to the analytical method in and philosophy. Padartha 'word-meaning' is also used Sanskrit, perhaps, with a shift of emphasis, to mean philosophical categories such as substance (dravya) and quality (guna). Thus it is that Bhertrhari discussed the nature of certain philosophical categories and their possible vance to the grammatical theories of the Paninian school,

It has been suggested by some scholars that the system of Vaisesika categories of substance, quality and action was much influenced by the grammatical categories of the Sanskrit language. Thus, it will be instructive to see how the ancient Indian grammarians defined the so-called categories of substance and quality. We shall also consider how Bhartrhari gleaned philosophical materials from different portions of Patanjali's Mahabhasya and tried to incorporate them into his system.

Bhartrhari expounded his theory of Sabdadvaita, the philosophy of transcendental reality, in the first book (kanda) of his Vakyapadiya. In the second book (kanda), he

examined the notion of empirical reality, by which he meant the notion of words and sentences. In the first chapter of the third book (kanda)2 he restated his position as lows: Just as the padavadins (those who regard the word as the primary indivisible unit) consider word-constituents. such as roots and suffixes, to be mere fictitious abstractions from words, so also the vakyavadins (those who regard the sentence as the indivisible unit) consider words to be imaginary abstractions from the sentence. 3 What holds the syntactic level also holds at the semantic level. Thus. in the beginning of the fourth chapter of the third (kanda), Bhartrhari rephrases his theory as follows: the grammarians (i.e., for the vakyavadins), the word-meanings are mere fictitious constructions from the meanings (which are to be regarded as wholes), just as for the padavadins (the Mimansakas?), the meanings of roots and suffixes are mere abstractions from the indivisible meanings. The sentence-meaning, according to Bhartrhari, is an indivisible samuit - one whole cognitive content - from which different word-meanings - also called ontological categories - are abstracted (by) imaginative construction.4

Our main concern here is with the two principal categories, viz., dravya 'substance' and guna 'quality', and their claim to be regarded as padartha 'word-meaning'. Incidentally, the term dravya 'substance' in Ehartrhari's system has a very special metaphysical sense - a sense with which we will not be concerned here. Ehartrhari discusses this metaphysical sense of dravya 'substance' in the second chapter of the third book of his Vakyapadiya. As Helaraja, commenting on the third book, points out, the term dravya 'substance' is used in two senses: (a) the ultimate reality or the ultimate substance - pāramārthika-dravya and (b) the empirical substance - sāmyavahārika-dravya. The ultimate substance is imperishable and is identical with what is called atman. The notion of empirical substance has been

discussed by Bhartrhari in the fourth chapter of the third book (kanda). It is this notion of substance which can be contrasted with the idea of empirical quality (discussed in the next, i.e., fifth chapter). And it is this notion of substance which the grammarian Vyadi (mentioned by Katyayana) believed to constitute the primary meaning of words. In the present essay we will be concerned with this notion of substance.

Pānini (c. B.C. 400-300) implicitly made use of certain ontological categories, such as substance and quality, while developing his grammatical system. Thus, Bhartrhari indicates that the nature of these categories can be inferred from an analysis of Pānini's grammatical rules. The commentator Helārāja adds that the rule prescribing ekašesa (Pānini-sūtra 1.2.64) implies the following notion of substance: A substance is that which is to be distinguished from other substances by using suitable words referring to them. This is a very significant statement. Let us examine it briefly.

Ekašesa is a grammatical operation of the Sanskrit language by which two or more words (having identical phoneme sequences) referring to two or more objects or substances are(omitted and) reduced to one word (with dual or inflections as the case may be). By extension, the tion ekasesa is also made to cover the cases of homonyms (identical phoneme sequences having different meanings) and many other cases. 8 For our purpose, it is important to note that the prescription of ekasesa by Panini was motivated the idea that normally we should utter or use separately in order to refer to separate individuals or objects. In other words, nominal words should Ъe treated as proper names or singular terms referring to . one individual or substance at a time. Thus, a single utterance of vrksa 'tree' refers to a particular tree. another utterance of vrksa 'tree' refers to tree, and a third utterance to a third. Now, treel, tree 2 and tree 3 are all different individuals as far as their substance is concerned. To put it more forcibly, we may define the word X referring to A and the word X referring to B as 'one word' X only for our practical convenience, but we should not forget that they are, in fact, two different words referring to two distinct entities. This is the conclusion to be derived from Pāṇini's rule 1.2.64 prescribing ekašesa. The philosophical implication of this linguistic theory is, according to Helārāja, that the substance of an individual object, say, a tree, is that which is distinguishable through our use of the word 'tree' and in the absence of the ekašesa operation people are expected to use two or more "tree" words to express the individual substances of two or more trees.

The general concept of quality was assumed by Kātyāyana (c. B.C. 300-200) when he explained the rule 5.1.119 of Pānini by saying that suffixes like '-tva' and '-tā' are expressive of quality. Thus, according to Kātyāyana, if y is a quality which is possessed by a substance A and if because of A's possession of y, A is expressed by the word 'X', then the word 'X-tva' or 'X-tā' (comparable to 'X-ness' in English) will denote the quality y. This statement, according to Helārāja, presupposes the definition of quality as that which is dependent on some substance or other as its substratum.

Bhartphari proceeds to define the notion of substance as follows: Substance is that which is referred to by pronominal words like 'that' and 'this' and which is purported to be distinguished by virtue of its being expressed by some name or other. 10 Helaraja makes the following comments on this verse of Bhartphari. There are two types of pronouns. Some pronouns like 'everything', 'something', 'this' and 'that' renge over our whole ontology (cf. vastumatrabhidhayingh). Other pronouns like 'another' and 'other than' are used in a comparative sense. Of these two groups, those belonging to the first are, according to Bhartphari, the basic media of reference to substances. 11 For example.

'this' refers to a substance which is presented to our perceptual field, and 'that' refers to something which is absent from our perceptual field but whose existence can presumably be proved by some other means of knowledge (pramanantara). Thus, 'this' and 'that' range, in fact, over the whole domain of entities, i.e., substances, either perceived or unperceived. It is contended that the nature of each entity, i.e., each substance, is so peculiar and specific that we cannot expect to arrive at any general characteristic possessed by all of them except that they are Pronominae objects of reference (of the pronouns of our language). Helārāja goes on to quote Yāska, the author of Nirukta (c. B.C. 400), in order to support this definition of substance by Bharthari. 12

The above definition of substance is based on a rather complex notion, the relation of reference. But Ehartrhari approaches the problem of defining substance also from a commonsense point of view, much in the same manner as Patanjali (c. B.C. 150-A.D. 100) did in his Mahabhasya. Substance is regarded in this view as a relative concept being dependent upon our concept of quality (guna). A substance is that which is bhedya 'purported to be distinguished', and a quality is the bhedaka, i.e., that which distinguishes the substance.

Patanjali, under Panini-sūtra 5.1.119, develops the concept of substance and quality in the following manner. By quality, Patanjali means primarily the sensory qualities like sound, taste, colour, touch and smell. Substance, according to him, is something different from these qualities. It may be objected that we do not experience anything over and above these sensory qualities. If, for example, we cut an animal (that is, a so-called substance) into a million pieces it may be contended that we do not find or experience anything apart from these sensory qualities. Thus, the concept of substance as something different from quality is merely a linguistic myth. Patanjali answers this objection

by saying that substance is not only something which we can perceive, but also something of which we can prove the existence through inference. The kind of inference uses to prove the existence of substance is called yatodrsta, in the terminology of ancient Indian logic. Briefly we can describe this type of inference as a method by which we come to know of the existence of an unperceived object or event through parity of reasoning and Thus, the growth and decay of trees and plants are inferable from the gradual changes in their sizes, i.e., expansion and contraction of their bodies. A better example would be the inference of the movement of the sun, stars and planets. The movement of the heavenly bodies is not visually ceptable. But by observing their positions and deplacements at different times, we can infer their movement. The analogy which works behind this inference is this: we do see that the displacement and different positions of human bodies or earthly bodies result from their movements and we believe that the same law must hold good in the case of heavenly bodies. 14 In order to infer the existence of substance, Patanjali mends us to proceed as follows: 15 If one takes an iron bar and a cotton-wool pad of identical size and shape. weighs them, one sees that the weight of the one is quite different from that of the other. What accounts for this difference in weight should be called substance. other words, iron and cotton are two different substances which have different weights. We can distinguish between the substance of one object and the substance of another object also with reference to other properties. Thus, one object. viz. a sword will cut our bedy if it touches it, while another object, viz. a cotton garment, does not behave in the same way under similar conditions. This difference in behaviour should be ascribed to their difference as substance. Some object (say, a hammer) can break a body by a stroke, while another object (say, a cotton string) cannot break it even after a second or third stroke. Such differences are also to be ascribed to their differences as subtance.

The above argument for the existence of substance has many flaws. It may be asked why the difference in behaviour or even in properties should be ascribed to the substance-hood of the objects. It is equally tenable that only sensory qualities or other qualities of objects are responsible for their different behaviour under similar conditions. But, perhaps, what Patanjali meant by substance here is what is called svabhava 'own nature' or 'inherent nature' of objects - something which is unique to each object and consequently accounts for its peculiarities. Later commentators like Kaiyata were deeply influenced by the Vaisesika notion of substance and hence tried to explain this passage of the Mahābhāsya by following the Vaisesika definition of substance as a substratum of quality. 16

Patanjali's second attempt to define substance can be stated as follows: Substance is the unchanging state of objects. Qualities emerge and disappear in order to make room for new qualities. What stays permanent amid all is what is called substance. It is the tattva or 'essence' of an entity. Thus, a mango fruit becomes green at one time and yellow or red at another time, but it still the same mango or, at least, we call it 'the same What remains unchanged is the mango-substance. This to be a more sophisticated attempt to establish substance as the permanent core of things. The critics, however, may object that our use of 'the same mango' is merely an critical convention of the language in so far the (whatever it may be) should not be regarded as the when qualities emerge and disappear. There remains the Buddhist position that there are only qualities or properties (dharma), which are also ever changing, but there substratum, no inner core, no substance.

The third attempt of Patanjali to define substance is, perhaps, more successful. A substance is a bundle of gualities, an integration of qualities. 17 The implication is

that the integrated whole or the 'bundle' should be conceived as different from the constituent parts. This is. thus, consistent with the original assertion of Patanjali that substance is something different from quality. Nageśa quotes from Yogabhasya, where Patanjali is cited as holding the view that substance is merely a collection of qualities. 18 It may sound like a philosophical mystification to assert that a collection is different from its collected elements, but it is also undeniable that each element, taken individually, is not what a collection is meant subbe. We should also note that the Vaisesika notion of stance is slightly different from that of Patanjali. the Vaisesika system of categories, qualities, actions and even generic properties (universals) are supposed to be occurrent in substance, and the substance is said to be substratum of all these properties. Not only that, but these properties are also tied to the substance by a relation which is called the relation of inherence vaya). Thus, what is called 'substance' in the Vaišesika school is not a 'bundle' or collection, but a systematic whole having a theoretical structure of its own. It real entity, and ex hypothesi not dependent upon qualities etc. Rather, qualities etc. are said to be dependent upon substance for their existence. But, according to Patanjali's theory, one may say that the notion of quality is primary. A collection depends upon the collected elements, and hence a substance, being a bundle of qualities, depends upon the latter. As far as I can see, Kaiyata in his commentary has missed this subtle distinction between the Vaisesika concept of substance and Patanjali's notion of stance, and consequently he has explained Patanjali as expounding the Vaisesika notion of substance. It may also be noted that Patanjali wrote his Mahabhasva at a time when the Vaisesika theories were as yet on the threshold οť strictly systematization. For this reason, care should be taken not to ascribe too much of Vaisesika thought to tanjali's writing. 391

To return to Bhartrhari. A substance is more or less a theoretical conception in Bhartrhari's system as it was in Patanjali's system. Like Patanjali, Bhartrhari conceived substance as something dependent upon the notion of quality. Substance is what is purported to be distinguished. quality is the distinguisher. On the authority of Helaraja. we may say that this exposition of the notion of substance was in accordance with the philosophical view of Vyadi (the grammarian first mentioned by Katyayana). Vyadi held that words primarily refer to drayya (substance or individual essense) whereas Vajapyayana (another grammarian also first mentioned by Katyayana) held that words refer to universal concepts. These two apparently opposing views were much discussed by the ancient Indian grammarians and philosophers. 19 Patanjali elaborately discussed this controversy under Panini-sutra 1.2.64. In his conciliatory Patanjali notes that the meaning of a word has both aspects : it has a universal aspect, a descriptive feature, an adjectival or attributive 20 aspect, and it has a particular pect, a substantial aspect or a location. Thus, while japyayana tends to emphasize the first aspect, Vyadi tends to emphasize the second. 21 We might add that Vajapyayana was more concerned with the Mimamsa formulas and law-giving statements of the holy texts. Hence he stressed the general aspect of meaning and created a philosophical background for the development of the notion of universal. But was more concerned with everyday speech-behaviour and hence had greater insight into linguistic theory. Thus, he pointed out that grammatical categories like number, gender case-relations are more compatible with the substantial part or the substance-part of the word-meaning, than with the universal concept.

The concept of substance, as expounded by Bhartrhari, is much wider. In fact, anything that is expressible by a noun or a substantive becomes a substance under his theory. Thus, if we use a substantive word to express a universal

concept or a generic property (jati), we should regard such a universal concept as a substance (dravya) inasmuch as it is intended to be distinguished by cur use of the Even the verbs may be supposed to express some universal or other, and by nominalization they can easily be refer to a substance, in this extended sense of the Thus, 'cooking' would refer to the fact of cooking and 'walking' to the fact of walking as long as the speaker intends to distinguish the act of cooking from the act of walking. And in this sense, the fact of cooking becomes a drawya 'substance' since it is purported to distinguished (bhedya). The so-called adjectival words like 'red' and 'blue' refer to objects, i.e., substances, possessing those attributes; and by nominalization, they may be said to refer to the fact of being red and the fact of being blue. And these facts being distinguishable from each other can be 'substances', in the same extended sense of the term. fact, when 'red' refers to a particular red patch, comes a substance under this theory since it is qualified by the universal concept of redness. 23

Under Panini-sutra 2.1.1. Patanjali has raised other interesting points which concern us here. They us to a discussion of one of the most important features of the Sanskrit language, viz., nominal compoudds. The phrase virah purusah 'a man who is brave' gives us by nominal compound the following single word vira-purusah 'a brave-man' according to Panini's rule 2.1..58. But the general for compounding words in Sanskrit is that we can only those words the meanings of which are compatible with, and related to each other in such a way that there a single combined meaning (cf. ekarthIbhava) is attributed to compound word. 24 If we accept Vyadi's theory about the meaning of words, both the words wirsh 'brave' and purusah 'man' would refer to the same particular, i.e., the same substance (drayya). Thus, in this case, we cannot expect to have compatibility or relatedness between their meanings (for

distinction is made between meaning and reference). A relation may exist between two different objects or facts. and under such circumstances we call them compatible and related. But it is meaningless to say that two identical things are compatible or related. Moreover, if the two words were identical in meaning. it would be redundant to use both of them. 25 From the opposite point of view the possibility of compound is ruled out by the absence of compatibility (samarthya), and we face the charge of logy. In either case, we find ourselves in an absurd situation. But, if we reject Vyadi's theory and accept the position that qualities (guna) or universal concepts are the meanings of words, we can easily explain the notion of compatibility involved in this case. VIrah 'brave' refers to the quality of being brave and purusah 'man' refers to the quality of being a man. These two are different qualities but related to each other by what is technically samanadhikaranya i.e., by being present in the same locus or substance. 26 Hence the two meanings are compatible, and this justifies the compound vira-purusah 'a brave-man'.

A supporter of the Vyadi school might, in fact, answer this objection as follows. The express meaning or reference of vIrah 'brave' is a man who possesses bravery. But there is an implied sense of the expression virah 'brave'. the concept of being brave, the universal or the quality of bravery. In the terminology of Indian logic, the meaning is called the vacyartha, and the implied sense the pravrttinimitta 'the reason for applying the word or the descriptive name'. To put it in simple language, we call an object x 'brave' because x has the universal or the quality of bravery, and we call an object 'man' because it has the quality of being human. In fact, Katyayana has clearly dicated that we apply a word to express an object or stance because of the fact that it possesses some quality or other. 27 Thus, when we are considering the syntactical relation of words in a phrase or a sentence, we can easily resort to their implied senses (pravrttinimitta), if necessary. Actually, Panini's mention of samanadhikarana 'to be present in the same substratum' in the context 28 of sūtra 2.1.58 may be taken to indicate that we are supposed to take the quality aspect of meaning into account.

In verse 1 of the fifth chapter of the third (kanda), Bhartrhari proceeds to define guna 'quality' as a concept which is entirely dependent upon the substance that we have just discussed. A quality which being intimately related (samsargi) to a substance differentiates that substance by delimiting its scope. That a quality serves to differentiate is reflected in such expressions as 'this is blue' and 'that is red'. Even gotva (cow-ness or cow universal) is to be considered a quality since it distinguishes cow-individuals from other individrather technical uals. In fact, Bhartrhari rejects the Vaisesika notion of quality and accepts the popular of quality. In popular parlance, we conceive of quality as something dependent on another thing. 29 A quality becomes a quality only in so far as it differentiates a substance; it does not become a quality as far as we think of qualified by another quality, nor does it become a quality when it is expressed as such by hypostasis. This is significance of Bhartrhari's expression savyaparam plained by Helaraja. (Compare: 'savyaparam' avacchedakarupena pratiyamanam gunavyapade syam na rupantarene tyarthah, P. 145).

The above verse of Bhartrhari is quoted by Kaiyata in his Mahabhasya-pradīpa (a commentary on Patanjali's Mahabhasya) under sutra 2.1.1. Nageśa, in his sub-commentary called Uddyota, explains this verse in a slightly different way. He reads the first two words of the verse as one compound word "samsargi-bhedakam" and explains that a quality is that which differentiates its locus or substratum. 30 'Savyāpāram' is explained by Nageśa as follows: A quality is such that it invariably represents its substra-

tum and by presenting its substratum it enters into the domain of meaning of the word which expresses that quality. Alternatively, a quality is such that it invariably presents all the individuals delimited by that quality. There is, in fact, no fundamental difference between these two interpretations of quality. But Helārāja's interpretation seems to be a little more illuminating and useful.

The grammarians appear to have a commonsense approach to the notion of quality. The nature of quality is to qualify other things. A problem arises when we try to explain Panini-sutra 5.1.119 tasya bhavas tva-talau. When the word Sukla 'white' means a white thing, the abstract suffix -tva (comparable to English "-ness") is added to this word to express white colour, a quality, And when 'white' ('sukla') means white colour, a particular quality, the abstract suffix will be added to express white-universal, a generic property, whiteness. But when 'white' ('sukla') means universal, the addition of the abstract suffix twa is grammatically permissible, though it would only refer back to the same meaning, viz., white-universal. Similarly, when a proper name, say, 'Dittha' (a personal name), is learnt for the first time, the addition of the abstract suffix is grammatically permissible. But semantically it will behave as a personal name and will not express any quality, because no quality of the individual called 'Dittha' has been learnt. However, when one becomes familiar with the character actions of the individual called Dittha, one singles out his 'essential' quality. And then, the addition of the abstract suffix will express that essential quality. 32 Furthermore. if somebody is described as vaktr 'speaker', the implied sense of the word will be the quality of speaking, and the addition of the abstract suffix 'tva' to it will express this implied sense. Sometimes, a certain relation ic expressed by the abstract suffix and hence becomes a quality under this theory. Thus, the implied sense of the expression raja-purusa 'royal officer' is the property of being

related to the king and this property is what is expressed by the corresponding abstract term raja-purusa-tva 'royal-officer-ness'. We may change the example as follows: It something is called 'the morning star', the implied sense of this expression would be, as far as the Sanskrit grammarians are concerned, the star's property of being related to morning time - a quality which will be expressed by the corresponding abstract expression.

From what has been stated above it may be clear that a reference to Gottlob Frege's illuminating distinction of Bedeutung (nominatum or denotation) and Sinn (sense) is quite relevant in this context, Frege<sup>23</sup> as a mathematical logician noticed that there is a difference in cognitive significance between "a = a" and "a = b", or between two sentences like "Morning Star = Morning Star" and "Morning Star = Evening Star." A sign (a name or word combination) not only designates an object, which Frege calls the Bedeutung of the name, but it also expresses its Sinn (sense) "in which", according to Frege, "is contained the manner and context of presentation." Thus, the nominata of 'Morning Star' and 'Evening Star' are the same, but not their senses.

Care should be taken to distinguish the nominatum and the sense of a word from the associated image of the word. The image associated with a word is subjective and the private property of each given individual, whereas not only the nominatum but also the sense of that word is 'objective' in the sense that it can be the common property of many. An exponent of Vyādi's theory of meaning would, perhaps, say that the nominatum of the word is what he calls the substance (dravya) whereas the sense is what is called quality (guna) in Vyādi's philosophical system. Thus, although the nominata of the two words vira 'brave' and purusa 'man' in the compound vira-purusah 'a brave-man' are the same, these two words connote two different qualities, or, to use Frege's terminology, they express two different

senses. Hence, the grammatical operation, viz., the nominal compound vira-purusah 'a brave-man', is quite justifiable under Vyadi's theory. The condition samanadhikarana, which Panini mentioned in the context of the rule prescribing the above compound, can be explained under Vyadi's ekadhikarana (eks = the same, adhikarana = dravya = stratum or substance), which implies an identity of nominata or substances. Patanjali, in fact, supports the interpretation of samanadhikaranya as an identity of substances nominata. 34 He argues that the alternative interpretation of samanadhikaranya as synonymity or sameness of (samanarthata) is not acceptable in the present context because the combination of two or more synonymous words kostha 'store-room' and kusula 'store-room' in a compound is not only improper in itself, but also has cognitive significance. The trend of Patanjali's arguments shows clearly his awareness of the distinction between sense and nominatum. Incidentally, he cites, as a valid example of nominal compound, the phrase bhrtya-bharaniyah one who can be supported - one who deserves to be supported', where the senses of the two constituent words (bhrtya 'one who can be supported' and bharaniya 'one who deserves to be supported') are slightly different, although their nominata are the same in this context. And hence the nominal compound in this case is well justified.

It should be noted that neither substance nor quality is a serious metaphysical reality in Vyadi's theory. Substance is only the theoretically constructed semantic counterpart of all substantive expressions, whereas quality is the supposed basis or reason (nimitta) for using these expressions. In Bhartrhari's philosophy too, the concepts of substance and quality are a mere logical fiction (vikalpa), and what is ultimately real is the metempirical substance = Sabda-brahman alons.

Having shown the relevance of Frege's theory to Wadi's theory of meaning, I should like to point out their points

of dissimilarity. Frege primarily considers the meaning or signification of what we call proper names, singular terms or singular descriptions. He also considers the true proper names such as Aristotle (see p. 86n). He extends the notions of sense and nominatum to the sentence and thus makes an important contribution to the development of modern western logic and semantics. But, it is not clear whether he is concerned with the sense and nominatum of the so-called general terms like 'man' and 'cat', or of stract singular terms like 'humanity'. Under Vyadi's theory, however, each term should be treated as a singular term designating a particular substance or nominatum. Moreover, Frege contends that all names 'formed in a grammatically correct manner' will have a sense. "But whether there is a denotation corresponding to the connotation, we cannot say." (p. 87). Thus, the expression 'the series with the convergence' has a sense, but it can be proved that it has no nominatum, since for any given convergent series, one can find another one that is less convergent. Therefore the fixation of the sense does not with certainty warrant the asin Vyadi's sumption of a corresponding nominatum. But. school, we do not find anyone making such an explicit mark. In fact, the above remark of Frege has an bearing upon one's philosophical attitude. It may be primarily concerned the exponents of Vyadi's school were with the meaning of single words rather than of word-complexes. And they did not discuss the possible connotation of a mythical name like Pegasus. But, even in Vyadi's school. the connotation of a quality is considered primary to denotation of a substance, inasmuch as the connotation quality is held to be the basis (nimitta) for our use of the word to denote an entity. Besides, it is admitted by the Indian philosophers that word-complexes like sasasraga hare's horn' do not denote any substance although their individual components do denote a substance and connote a quality. Such combinations are erroneously formed on the basis of analogy.

Vyadi, being a linguist, was more concerned with the structure of our everyday language than with our ontological scheme. Thus, he had little regard for the ontological distinction of substance and quality. According to him the denotation of any substantive expression may be called substance. Even such an expression as 'going'. i.e. 'going' in a particular context. denotes a particular. i.e., a substance. And any substantive expression, according to will connote a quality. Thus, he would not rule out the possibility of a fictitious substance or a fictitious quality. nor even the possibility of a quality (or implied sense) being construed as a substance under certain circumstances. Mageéa. in his Paramalaghumanjusa, contends that expressions like śaśaśrnga are meaningful precisely because they denote conceptually constructed forms (vikalpa).35

To sum up the results of our investigation :(1) V vadi's concept of substance and quality may be looked upon as exposition of the popular idea of substance and His theory is quite flexible and carries very little ontological commitment. (2) The Vaisesika concepts of substance and quality are more or less system-bound, in spite of Kanada's attempt to base them on empirical premises. They are. in fact, rigid ontological categories; and to establish the m on sound logical grounds has proved to be a difficult task. (3) The age-old dispute between the 'individualist' (vyaktivadin or dravyavadin, i.e. Vyadi and the 'universalist' (jativadin, i.e., Vajapyayana approach to the problem wordmeaning can be better understood by rephrasing the dispute in terms of substance versus quality. In general, we prefer Vyadi's view to that of his opponent. It should be also that in the last analysis the dispute is resolved into a difference of nomenclature. Moreover, instead of talking about artha 'meaning' it would be better to talk in of denotation and connotation. (4) Finally, it would be interest to determine to what extent these ancient theories of meaning are relevant to our modern problem of semantics.

#### Notes:

- 1 See John Brough, "Some Indian Theories of Meaning", Transactions of the Philological Society (Oxford) 1953, pp.164 167. See also Gaurinath Sastri: The Philosophy of word and meaning (Calcutta) 1959, p. 83ff.
- The third book is usually called <u>Prakīrnaka</u>. Whether this formed a part of <u>Vākyapadīya</u> or a separate work by itself is a debatable question. All the three books are sometimes referred to as Tri-kāndī,
- 3 Vakyapadīya, Book III, chap. I, verse 1.
- Wakyapadiya (Benares Sanskrit Series), Book III, chap. IV, verses 1 and 2.
- <sup>5</sup> "dravyam ca dvividham pāramārthikam sāmvyavahārikam ca /tatra dvitīyam bhedya-bhedaka-prastāvena guna-samudde se vaksyati vastūpalaksanam yatretyādinā/ anena ca dravyena vyādi-daršane sarve sabdā dravyābhidhāyino bhavanti" Helārāja's commentary on Vākyapadīya, Benares (Benares Sanskrit Series) 1905, p. 85.
- <sup>6</sup> Vakyapadiya, Book III, chap. II, verse 1.
- 7 The two terms dravya and guna have, in fact, been used in various senses on different occasions in Panini's system of grammar. But setting aside the controversies, we can say that what we will be discussing here are the chief senses of these two terms.
- Thus, for example, we have ekasesa in words like pādāh (which combines three different pāda words used in three different senses, foot, quarter of a verse and one quarter in general) as well as in words like pitarau 'parents' (which combines pitr and matr by the special rule of Pānini "pitā mātrā" 1.2.70).
- 9 "yasya gunasya bhavad dravye sabdanivesas tad-abhidhane tva-talau" Katyayana under sutra 5.1.119.

- 10 Vakyapadīya, Book III, chap. IV, verse 3.
- We can get an important philosophical insight from this remark of Bhartrhari. Any entity will be called a substance in this system. To be a substance means, according to Bhartrhari, to be in the range of reference of a pronoun. Compare this with the remark of a modern western philosopher, W.V. Quine. "To be assumed as an entity is, purely and simply, to be reckoned as the value of a variable. In terms of the categories of traditional grammar, this amounts roughly to saying that to be is to be in the range of reference of a pronoun." From a logical point of view (Cambridge, Mass.) 1961, p. 13.
- 12 "etad eva nirukta-karenapy uktam, ata iti yat pratīyate tad dravyam iti" Helarāja's commentary, p. 141-142.
- Nyayasutra 1.1.5 mentions three types of inference: purvavat, sesavat and samanyato-drsta. Opinions vary regarding the exact significance of this classification. For a recent study of this problem see G. Oberhammer, "Zur Deutung von Nyayasutra 1.1.5", Wiener Zeitschrift für die Kunde Süd- und Ostasiens, 10 (1966), pp. 66-72. I made some additional comments on this point in a paper, "On the interpretation of Nyayasutras 1.1.5 and 2.1.37-38", presented to the XXVII International Congress of Orientalists (Ann Arbor, Michigan) 1967. See Proceedings.
- Astronomy tells us that the sun and the stars are stationary objects. But here we are concerned with the commonplace inference of motion. We may substitute motion in this context by 'apparent motion'. In the case of planets such substitution is not even necessary. Another word of caution comes from Nagesa. Here we have to neglect the philosophical view according to which all types of motion lie beyond the scope of sense perception.
- 15 Kaiyata comments here that although substance is perceptible according to some philosophers, Patanjali is assuming the position of those who would deny the perceptibility of substance.

  402

- See Kaiyata's <u>Mahābhāsya-pradīpa</u>, commentary on Patan-jali's <u>Vyākaranamahābhāsya</u> (Gurukul Jhajjar, Haryana, India) 1963, vol. IV, p. 87.
- 17 Cf. "anvartham khalvapi nirvacanam gunasamdrāvo dravyam iti" - Patañjali under Pānini-sūtra 5.1.119. Also: "guna-samudāyo dravyam" - Patañjali under Pāninisutra 4.1.3.
- There is a striking similarity between Patanjali's definition of substance and the Samkhya-Yoga idea of substance. See Mallavadi's remark in his Dvadasaram Nayacakram (ed: Muni Jambuvijaya, Bhavnagar, India) 1966, p. 303. This point is also relevant to the problem of identity of the two Patanjalis, the author of Mahabhasya and the author of Yoga-sutra. See Surendranath Dasgupta:

  A History of Indian Philosophy (Cambridge) 1963, vol. I, p. 231-233. For a brief survey of the controversy over the identity of two Patanjalis, see P.V. Kane: History of Dharmasastra (Poona, India) 1962, vol. V, Part II, pp. 1395-1399.
- See M. Hiriyanna, "Vyadi and Vajapyayana", <u>Indian Historical Quarterly</u> (Calcutta) 1938, vol. 14, pp. 261ff. See also Gaurinath Sastri: <u>The Philosophy of Word and Meaning</u> (Calcutta) 1959, chap. VII, pp. 136-171.
- Guna 'attribute' or 'quality' includes, in a broader sense, akrti 'universal'. Compare Kaiyata's remark on Mahabhasya under Panini-sutra 2.1.1: "kecid acarya dravyam padartham pratipannah, kecid akrtim/ guna-sabdenapy akrtir ucyate/ yatha yasya gunasya bhavad iti" vol. II, p. 540. See also Helaraja's remark: "jater api paratantryad dravye samavayad gunatvam uktam" Comm. on Vakyapadiya, Book III, chap. V (Benares) 1905, p. 145.
- 21 Compare Mahabhasya under Panini-sutra 1.2.64: "ubhayor ubhayam padarthah kasyacit tu kimcit pradhanabhutam kimcid gunabhutam/ akrti-padarthikasya akrtih pradhana-

- bhūtā, dravyam gunabhūtam / dravya-padārthikasya dravyam pradhānabhūtam ākrtir gunabhūtā/" - (Gurukul Jhajjar, Haryana, India) 1963, vol. II, p. 156.
- See Helaraja: "jatyadir api višesyatvena ced vivaksitah tada dravyam" Comm. on Vakyapadiya, Book III, chap. IV (Benares) 1905, p. 142.
- 23 See Helārāja: "guno'pi sāmānya-viŝista ucyamāno dravya-padārthah" Ibid., p. 143. Helārāja also points out that compounds like eka-rasah 'one-taste' can be justified under Vyādi's theory by treating the well-known quality rasa 'taste' as substance. The condition for this nominal compound is sāmānādhikaranya (see Pānini-sūtra 2.1.49) which is interpreted, in Vyādi's theory, as the property of having the same substance. Here, the two universals ekatva 'one-ness' and rasatva 'tasteness' reside in the same quality taste, which, therefore, should be treated as a substance.
- 24 See Panini-sutra 2.1.1.
- 25 Cf. "uktarthanam aprayogah" Mahabhasya under Paninisutra 2.1.1. Note also that identity is not to be treated as a relation in this context.
- See Patanjali: "athava yavad bruyat samanadravyeneti, tavat samanadhikaraneti" Mahabhasya under Panini-sutra 2.1.1 (Gurukul Jhajjar, Haryana, India) 1963, vol. II, p. 544.
- 27 See our note 9. Note also the remark of Kāśikā-kāra:

  "śabdasya pravrttinimittam bhāva-śabdenocyate" Pānini-sūtra 5.1.119.
- The expression <u>samanadhikaranena</u> occurs, in fact, in <u>Panini-sūtra</u> 2.1.49. But by <u>anuvrtti</u> this expression ranges over all the sūtras from 2.1.49 to 2.1.72. See the remark of <u>Kašika-kara</u> "<u>samanadhikaranenety</u> <u>apadasamapter anuvartate</u>" under <u>Panini-sūtra</u> 2.1.50.

- 29 See Helaraja: "loke hi paratantro guna ity ucyate" Comm. on Vakyapadiya, Book III, chap. V (Benares) 1905, p. 145.
- 30 See Nageśa's Uddyota: "samsargina itarabhedanumapakam ity arthah" Sub-commentary on Kaiyata's Mahabhasya-pradipa, comm. on Mahabhasya (Gurukul Jhajjar, Haryana, India) 1963, vol. II, p. 541.
- 31 "svavisayašaktigrahane svašrayopasthapakatvarupavyaparavad ity arthah/ svavacchinnatvena sakalavyaktyupasthapakatvavyaparavad ity artho va" - Ibid., p. 541.
- 32 Compare Patanjali's remark under <u>Panini-sutra</u> 5.1.119, <u>Mahabhasya</u> (Gurukul, Jhajjar, Haryana, India) 1963, vol. IV. p. 90.
- 53 Gottlob Frege, "Über Sinn und Bedeutung", Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, 100 (1892), pp. 25-50. Translated ("On Sense and Nominatum") and included in Feigl and Sellars: Readings in Philosophical Analysis (New York) 1949, pp. 85-102.
- 34 See our note 26.
- Nagesa, in fact, holds that words refer to the objects of our knowledge as opposed to the objects outside. Cf. "vastuto bauddha evarthah sakyah" Paramaleghumanjusa (Benares City) 1946, p. 11. He also quotes from Yoga-sutra to support his theory of vikalpa. The full implication of this theory is, however, beside the point we are trying to make here.

# Substantsi ja kvaliteedi mõiste vana-india grammatikas

## B.K. Matilal (Toronto, Kanada)

Resümee

Artikkel annab ülevaate olemuse ja kvaliteedi mõistete käsitlusest vana-india teoreetilises grammatikas ja nende seosest Vaišesika filosoofilise süsteemiga. Konkreetsete näidete najal, kõrvutades nendest tuletatud üldistusi, arutab autor järgmisi kusimusi: Bhartrhari ("Vakyapadīya") seisukohti lause prioriteedist sõna suhtes; mõistet šesa Panini kaanonis; kommentaatorite Helaraja, Katyana ja Nageśa tölgitsusi kwaliteedi kontseptsioonist; Patanjali ("Mahabhasya") definitsioone olemuse ja kvaliteedi ning nende seost Vaišeşika õpetusega; sõna sisu kahte vastandlikku aspekti (konkreetsus [partikulariteet] distus, unikaalsus [indiviidsus] ja universaalsus), mida rõhutavad vastavalt Vyadi ja Vajapyanana. Märgitakse, on olemas teatav paralleel Vyadi koolkonna süsteemi Gottlob Frege loogika vahel, mis eristab mõisteid 'Bedeutung' (nominatum) ja 'Sinn' (tähendus). Kui klassikalised Vaišesika definitsioonid kujutavad enesest rangeid loogilisi kategoorisid, siis Vyadi käsitlus kuulub praktilise lingvistika valdkonda ja on populaarsemat, paindlikumat laadi.

# Понятие существа и качества в древненицийской грамматике

Б.К. Матилал (Торонто, Канада)

#### Резрие

Статья дает обозрение трактовок понятий существа и качества в древнеиндийской теоретической грамматике и об их связи с философской системой Vaisesika. На конкретных примерах, сопоставляя сделанные из них обобщения, автор рассматривает следующие вопросы: взгляды Бхартрихари (Vakyapadiya) о приоритете предложения по отношению сдова; понятие екабева в каноне Панини; толкования комментаторов Хелараджи (Helaraja), Катьаны и Нагеши (Nāgasa) концепции качества: (Katyana) определения Патаньджали (Patanjali) (Mahabhasya) Cyцества и их связь с учением Vaiseвika; два противоположных аспекта смысла слова (конкретность /партикуляритет/ и обобщение, уникальность /индивидуальность/ и универсальность), что соответственно подчеркивают Вьяди (Vyādi) и Ваджапьанана (Vajapyanana). Отмечается, что имеется известная параллель между системой школы Вьяди и логикой Фреге, различающая понятия Bedeutung (3Hayeние) и Sinn (смысл). Тогда как классические определе-Vaisesika представляют собой строгие онтологичес-KNE KATEFORMA. TO TRAKTOBKA Vyadi OTHOCHTCH CROPSE K области практической лингвистики и имеет более популярный, гибкий характер.

# THE STRUCTURE OF A SANSKRIT PHONETIC TREATISE

### B.A. van Mooten (University of California, Berkeley)

This paper presents a discussion of the structure and contents of the <u>hpisalisiksa</u>, a Sanskrit treatise on phonetics of fairly great antiquity. The method in which the phonetic data are presented, as well as the structural relation of this work to the morphological treatises of ancient Hindu grammar define the scope of our investigation.

Numerous works on Sanskrit phonetics have been preserved. A few of them are complete, self-contained tises, but most deal only with a small part of phonetics. or form part of larger works, such as treatises on sandhi3, dramaturgy4. or religious history, the Puranas5. Sanskrit name collectively is Siksa 'instruction', and originally they were intended to aid in the preservation of the proper pronunciation of the Vedic texts, to save it corruption. The principle interest of modern scholars Indian phonetics has been threefold; At first it was studied as a model of phonetic description when articulatory netics in the West was in its infancy. It is wellknown that early Western phoneticians, such as Henry Sweet, were fluenced in the formulation of their statements on articulatory phonetics by these Siksa's . In the second place, much attention has been devoted to the content of the statements, to discover the exact pronunciation of Sanskrit sounds7. In the third place, the treatises were from a text-historical point of view, to assess their lative priority and arrive at some notion about the historical development of grammatical thinking in early India .

The aim of this paper is different again. Assuming that Sanskrit grammar was an attempt to give a complete description of the language, I shall ecamine the relationship

between this phonetic treatise and the grammatical (i.e. semantical-syntactical-morphological) work of the grammarian Pāṇini. Phonetics proper is not a part of the Pāṇinean treatise and so has to be described separately. It is our contention that the <u>āpiśāli-śikeā</u>, or one very much like it, fulfilled this function as a phonetic complement to the grammar in the formative stages of Indian linguistic theory.

The Apisali-siksa, or "Phonetic treatise of Apisali", may well be very old. About the supposed author next nothing is known. If the agreement in wording with the Mahabhasya 10 of Patenjali (second century B.C.?) are quotations from our treatise, it would have to antedate the Great Commentary by a considerable number of years to have lished its reputation of an authority in Patanjali's It is not likely that Apisali culled his statements the Great Commentary, for why would he then select these few passages and ignore others? To an even greater extent the Apilsalisiksa is quoted in the Nyasa, an eighth century commentary on the Kasika, in turn a commentary on Panini. At one place, the Nyasa identifies the source quoted passage with the phrase: iti siksa 'this is from siksa'. At any event, there is nothing in the subject matter and content of the Siksa which would contradict its position as a phonetic treatise within the Paninean grammatical tradition, at least until the advent of the literature (12th century).

The Apisali-siksall is organized in eight brief chapters, each treating of a certain aspect of the production of speech sounds. In the main, the first seven chapters give definitions whereas the final one describes the speech process as a unified whole. Its contents can be summarized as follows:

By way of introduction, <u>nada</u>- 'noise', here translated as 'tone', perhaps "pre-articulated sound" is defined. It is that which starting from ether-wind rises up from the body and reaches the mouth. The origin in ether and wind may

be an attempt on the part of the author to account for both the acoustical aspects and the air flow of speech, since at least in one philosophical system hearing and the ear are associated with ether, and body breath is commonly equated with the macro-element wind 12. Next the word <u>éabda</u>— '(articulated) sound' is defined as that which reaches the condition of being a <u>varna</u>— 'phoneme' while being distributed over the various points of articulation. The articulated syllable is identified with <u>brahman</u>— 'god', in line with the early Hindu theory which views meaningful articulation as a manifestation of the deity.

Mext, the process of articulation is explained in terms of three features which are translated here as: 'point of articulation' (sthana- 'place'), 'organ of articulation' (tarana- 'instrument'), and 'mode of articulation' (prayat-na- 'effort'). An air impulse from the region of the navel is responsible for the modal variations. It is divided into two at some point (the velic?) and strikes against the points of articulation either in the pre-buccal tract, the nose or the mouth. From these various modes, points and organs of articulation, sixty-three phonemes are produced which are not listed in the treatise itself but which will be listed presently.

From here on, Apisali sets out to describe the phonemes. The only phonemes of importance to him, of course, are those of Sanskrit and the manner in which he refers to them is rather unusual compared to Western phonetics, though common (but not universal! 13) in Sanskrit phonetics. He has organized the phonemes as members of a two-dimensional set, a structured set with a deliberate ordering. This set allows him to refer to smaller sets and groups of phonemes, as will become clear. The phonemes of the set are going to be associated with articulatory features, one feature at a time. The set used is the following: (See table on next page.)

•

|      |      |    |     |        |       |        |      |               |     |            |   |    |    |     |     | T   | a b | 1 e | 1 |
|------|------|----|-----|--------|-------|--------|------|---------------|-----|------------|---|----|----|-----|-----|-----|-----|-----|---|
| a    | ā    | ā3 | 1   | I I    | 3 u   | ū ū3   | ŗ į  | . <b>.</b> 73 | 1   | <u>1</u> 3 | е | ө3 | āi | ãi3 | 0   | 03  | āu  | āu  | 3 |
|      |      |    |     |        | TES   |        | **** |               | s v |            |   |    |    | 8 P | I R | A N | T S |     |   |
|      |      | Fi | rst | Second | Third | Fourth | Filt | n             |     |            |   |    |    |     |     |     |     |     |   |
| Vare | ga's |    | k   | kh     | g     | gh     | ñ    |               |     |            |   |    |    | ħ   |     | h   |     |     |   |
|      |      |    | c   | ch     | j     | jh     | ñ    |               | y   |            |   |    | ś  |     |     |     |     |     |   |

|         | rirst                    | Second | Third | Fourth     | Flith |   |   |          |   |  |
|---------|--------------------------|--------|-------|------------|-------|---|---|----------|---|--|
| Varga's | k                        | kh     | g     | gh         | ñ     |   |   | <u>h</u> | h |  |
|         | c                        | ch     | j     | jh         | ñ     | y | ś |          |   |  |
|         | ŧ                        | th     | đ     | đh.        | ņ     | r | 8 | h        |   |  |
|         | t                        | th     | đ     | đћ         | n     | 1 | ន | •        |   |  |
|         | P                        | ph     | б     | bh         | m     | v |   | <u>h</u> |   |  |
|         | ~                        | ≈.     | ~     | ~,         |       |   |   | m<br>•   |   |  |
| Yama's  | $\widetilde{\mathbf{k}}$ | kh     | ĩ     | <b>ğ</b> h |       |   |   |          |   |  |

The last series is constituted by the so-called yama's 'couples', a term translated here as 'transition sound'. Phonetically, they are probably unexploded pre-masal They are accorded the status of independent phoneme in this treatise, although by the terms of our Western definition of phoneme, they ought to be called something else. The vowels are ordered in a linear left-to-right arrangement. The and extra-long vowels are usually referred to by the one, that is, vowel i stands for the class i, I and i3, well as for the masalized and accentual varieties low). Like any other phoneme, a vowel can also be referred to by prefixing it to the word -kara-, e.g. ikara- 'an i'. The semivowels and the sounds following them are also ordered in a left-to-right arrangement. But the mutes and transition sounds are ordered in two dimensions, left to right in rows, and up and down in columns. The rows are called varga- group', or else are named after the first phonems followed by an -u, e.g. ku signifies 'the k-row', cu 'the c-row', etc. columns are given ordinal numbers, first to fifth.

The descriptive procedure followed by Apisali is to name an articulatory feature and then list the phonemes in the set which partake of that feature. It is obvious that such a procedure necessitates the repetition of the same phoneme for as many times as there are features which are responsible for its production, but this redundancy is apparently tolerated, and in practice often avoided by clever phraseology. We shall now examine his descriptions.

1. Point of articulation (1.6 - 27). The points of articulation are described as chest, throat, tongue  $^{15}$  (jihvya-, a term used only in this treatise, perhaps the back of the tongue), palate, top of the palate (murdhanya- 'cacuminal', an otherwise obscure term), root of the teeth (dantamula-, probably the alveolae where the upper teeth are rooted), the teeth, teeth and lips, the corners of the mouth (an alternative place for articulating the y), the lips and the nose, Then follows a list of co-articulated points: throat-nose for the m, root-of-tongue and nose for the transition sounds, throat-palate for e,  $\overline{ai}$ , throat-lips for  $\overline{o}$   $\overline{au}$ .

As an appendix to this chapter, the diphthongs are described as being composed of two phonemes, and  $\underline{r}$  is characterized in terms of an acoustic feature:  $(\frac{r}{\underline{r}})$  has a smarl (1.26), presumably because no other word describes the trill.

- 2. Organ of articulation (2.1 9). The phonemes of the chart are assigned to an organ of articulation, often with the aid of the definitions established in the preceding section. In other words, the ordering of the chapters in the treatise is significant and that which has been taught before is presumed to be known at this stage. The organs of articulation (karana—) are: One, the tongue—and of the tongue the root, the central portion, the "almost-tip", the tip and the underside, the latter for the retroflex sounds. Two, for the remaining phonemes (throat, nasal, glottal, labial) the organ of articulation is the same as the place.
- 3. Mode of articulation (3.1 4.10). In the discussion of the modes (prayatna-) of articulation a primary distinction is made between the modes applying to the mouth cavity and those outside it (abhyantara- 'intrabuccal', bahya- 'extrabuccal'). 16 "Mode" is a cover term that describes a number of features that can be translated in various ways.
- a) Closure. Four degrees of closure are distinguished which are "contact", or complete closure, "slight contact", or partial closure, "slight aperture" and "complete aperture". They give rise, respectively, to mutes (sparsa-), semivowels (antastha-'intermediate'), spirants (usman-'hisser') and vowels (svara-). Among the latter, the aperture is widest with a, least with u r 1. The statement for a is sawvrto 'karah (3.11) 'a is closed'. From here on the modal features are extrabuccal.
- b) Unvoicedness. The phonemes of the first and second columns and a number of other specified phonemes are declared to be unvoiced.

This definition is followed by a brief statement about

two features that accompany absence of voice, namely that the glottis (kantha- 'throat') is open, i.e. not constricted and that the articulation is accompanied by <u>śvāsa-</u> 'wheeze', perhaps best translated as 'whisper'. The latter feature is said to be secondary, or non-discriminatory, or redundant.

- c) Unaspiration. The term used here is alpapranata'condition of little breath'. The mutes and transition
  sounds of the first column (3) are given this label, as well
  as those of the third column, the semivowels (5) and nasals
  (6). The remainder have "great-breath", aspiration.
- d) Voice. The definition of voice (ghosa- 'rumble') parallels that of unvoicedness. The glottis is made tense and as a redundant feature tone (nada- 'noise') is produced. The voiced phonemes are enumerated: the thirds, fourths, fifths, semivowels, h, and anusvara (4).
- e) Nasalization. The fifths have a quality in addition to those already enumerated (voice, closure), viz. nasality.
- f) Spirantization. The quality  $\overline{u_{sman}}$  'hiss' is given to the sibilants and the varieties of  $\underline{h}$  (8).

The next statements are rather obscure. The unvoiced aspirated stops (dvitlyah) are said to be "with the same sthana-'point of articulation'", presumably "as the spirants". The formulation is too brief to be clear. Next the fourth-column phonemes are compared to h. Both categories of course are voiced and aspirated.

In the next section, (5), articulatory sounds are defined in terms of acoustical, non-linguistic features: mutes and transition sounds are produced by the air stream striking like a mass of iron, semivowels like a mass of wood, wowels like a mass of wool.

The vowels which had heretofore been quoted in their simple form only, are now (section 6) declared to occur in eighteen variant forms, as follows:

The varieties of one vowel.

|         | SHORT<br>not   |                       | LONG<br>not                  |                         | BXTRA-<br>LONG        |                               |
|---------|----------------|-----------------------|------------------------------|-------------------------|-----------------------|-------------------------------|
|         |                |                       |                              |                         |                       |                               |
|         | nasa-<br>lized | nasa-<br>lized        | nasa-<br>lized               | nasa-<br>lized          | not<br>nasa-<br>lized | nasa-<br>lized                |
|         | ,              | 1                     | 1                            | <i>\delta</i>           | 1                     | /                             |
| Acute   | ú              | ũ                     | $\bar{u}$                    | $\tilde{u}$             | $u^3$                 | $\widetilde{\imath}\iota$ 3   |
| Grave   | ù              | $\hat{\widetilde{u}}$ | $\frac{\mathbf{\dot{u}}}{u}$ | $\grave{\widetilde{u}}$ | 10 3                  | $\widetilde{\widetilde{u}}$ 3 |
| Circum- | $\hat{u}$      | $\hat{\widetilde{u}}$ | $\frac{\Lambda}{u}$          | $\hat{\widetilde{u}}$   | $\frac{\Delta}{u}$    | $\hat{\widetilde{u}}$ 3       |

According to these variables, i.e. three degrees of quantity, three accents and presence or absence of nasalization, eighteen varieties of simple vowels are distinguished and twelve varieties of 1 and the diphthongs. (In the phonemic inventory (p. 4), however, only quantity is used as a criterium and nasalization and accent are not listed separately). Semivowels except r may also be nasalized. This section ends with a definition of savarna- 'homophonic': members of one row are homophonic<sup>18</sup>. By this definition, phonemes articulated at the same point of articulation are homophonic.

So far, Apisali's procedure was to give labels to the phonemes in the phonemic chart. Now the terms sthana-, karana-, prayatna- are related to reality, respectively as the place where phonemes are perceived, the instrumentality by which they are brought about and the effort by which they are produced. In other words, the preceding abstract classification now is actualized and the student will be able to produce the sounds.

The last section is in many ways the most interesting one, since it describes the formation of the speech sounds in terms of the definitions established earlier. That which originates the speech sounds is the breath, an air stream

which rises upwards until arrested in its free flow by points of articulation and various processes, such as the four degrees of closure (8.1 - 3).

Then closure and aperture are described but not as pertaining to the space left between the organs of articulation within the mouth, but pertaining to the aperture of the galabila- 'throat opening'. It is either open or closed. The air stream once it has struck one of the articulatory organs reflected (nivrtta-) and strikes the kostha-. This is not very clear term, being used as a phonetic term here Elsewhere, especially in medical literature, it means 'the viscera, abdomen, alimentary canal, thoraco-abdominal cavity (TrivedI p. 271). With the usual lack of standardization terminology in medical literature (I counted six words "uvula" in a cursory examination of TrivedI's list) it is no surprise to find that this term leaves us without a definite reference point in the human body, and so the safest translation seems to be "thoracic cavity".

The air stream having been reflected from the <u>kostha-</u>then produces tone when the glottal aperture (<u>kanthabila-</u>'throat-opening') is closed, constricted, but when it is relaxed, whisper is produced. By some authorities it is called a secondary feature (7 - 12).

Then, if the impact of the air stream on the point of articulation produces resonance (dhvani-) and tone is produced as a secondary feature, then from the combination of tone and resonance voice (ghosa- rumble) is produced. When the air stream is strong (mahat-) there is strong aspiration, when it is slight, there is little aspiration, or in our terms, lack of aspiration. From strong aspiration comes spirantization. This statement may be connected with the obscure remark (4.9) equating the voiceless aspirated stops with spirants, Apparently, these stops were not regarded as differing much from spirants (13 - 20).

In the final passage of this chapter, the production of the three accents is described. Apparently, to produce the

acute accent the articulatory process is "sharp", intense, the organ (gatra-) is contracted, the glottal aperture is nerrowed, the air passage is sharp and the vowel becomes harsh. That is the description of the acute accent (20), before the morphology has been taught. It also is clear that the Astadhyayi operates with a set of abstract symbols, morphophonemes, whose identification with speech sounds to a large extent irrelevant. It is the function of the phonetic treatise to relate these speech symbols to Apišališiksā the reality of the human vocal tract. And the does just that. Rather than give an independent account articulatory phonetics, it addresses itself to the phonetic characterization of the grammar's output. It assigns labels to the morphophenemes and then describes how they may Ъe produced. The commentationial digression at 1.1.9 is designed for little more than to provide the framework for the arrangement of sounds.

To summarize, the conversion of Sanskrit speech symbols to speech sound is accomplished by arranging the symbols in a matrix and assigning articulatory features to groups of or individual symbols within that matrix. The Apiśaliśiksā lists the following general features of articulation:

| ARTICULATION     | 2. ORGAN OF<br>ARTICULATION | ARTICULATION 4. IMPACE |
|------------------|-----------------------------|------------------------|
| chest            | chest                       | Intrabuccal: iron      |
| throat           | throat                      | contact wood           |
| tongue           | tongue:                     | slight contact wool    |
| palate           | root                        | slight openness        |
| roof of mouth    | center                      | openness               |
| root of teeth    | underside                   | closedness             |
| teeth            | tip                         | Extrabuccal:           |
| teeth and lips   | teeth and lips              | aspiration             |
| corners of mouth | corners of mouth            | voice                  |
| lips             | lips                        | nasality               |
| nose             | nose                        | hiss                   |
|                  |                             |                        |

5. PRODUCTION (paraphrased): To produce, for instance, the phoneme  $\underline{\tilde{n}}$ , a mute in fifth column in the k-row, generate an air stream from the stomach. Let it strike against the point of articulation, which is the throat, while it is in contact with the organ of articulation, which is the root of the tongue. Let the air strike like a piece of wood, and let it rebound to the glottis. Hold the glottis tense and let the resonance escape through the nose. Thus the phoneme is produced, or perceived.

Conclusion. In the preceding paragraphs the relationship between the morphological and the phonological tions of the Sanskrit grammatical tradition has been ined. The proposition was put foreward that Panini's mar was structurally closely associated with a phonetic treatise and formed together with it a complete statement of Sanskrit speech events. It was found that the Apisaliśiksa, or a similar treatise, could fulfill this function of a phonetic complement to the grammar adequately, as does not contradict Paninean statements in any serious way. but rather, often shows similar viewpoints on the classification of sounds. The date of the Apisalsiksa enough to qualify it as an acceptable contemporary treatise.

Finally, it is interesting to observe that in spite of its small size (it can be printed on two pages) the <u>Śiksā</u> is an adequate formulation of Sanskrit speech sounds. Beyond that, it yields little information on matters such as sentence melody, or intonation. Its task is to teach the pronunciation of the morphophonemes used in the grammar.

#### POOTNOTES

- See Renou 1931 for editions and translations (pp. 96-97).
   Since that date, the most elaborate translation is Ghosh 1938 of the <u>PaninTyasiksa</u>. For other editions, see Dandekar 1946, and 1961.
- 2. See Kielhorn 1876 193 ff and Varma 1929 Introduction for discussions of the restricted scope of many of these treatises, viz. an enumeration of words containing the semivowel <u>v</u> to avoid dialectical confusion with <u>b</u>.
- 3. In the principle <u>Pratisakhya's (Rk-, Taittirīya-, Vaja-saneyī-,</u> and Caturādhyāyikā-) they are found at the beginning of the treatise, before the sandhi rules.
- 4. Natyasastra XV 6 20.
- 5. E.g. Agnipurana Chapter 336.
- 6. See Allen 1953 p. 8. Henry Sweet, an associate of Friedrich Max Müller, himself the translator of the <u>Rk-pratiśakhya</u>, devised the Broad Romic alphabet which formed the basis for the International Phonetic Alphabet.
- 7. Among them especially Varma 1929 and Allen 1953.
- 8. See Thieme 1935 with bibliography, Raghu Vira 1933.
- 9. This assertion has been made before by Raghu Vira 1931, who quotes a statement from another source to the effect that Pāṇini had written a phonetic treatise himself (p. 655, quoted from the Pinngalācārya-śikṣā). I find it difficult to agree with Raghu Vira when he characterizes the Śikṣā as "... a primer for the instruction of children..." (p. 669), and hope to demonstrate that its function is less trivial.
- 10. A Karika to Panini 4.2.45 names Apisali as the authority for a rule of derivation. Quotations from our siksa are found in the Mahabhasya Vol. p. Quotations to the work in later grammatical literature have been traced by Raghu Vira 1933.

- 11. It was first described by Kielhorn 1876, published by Raghu VIra 1931 and again 1933. We follow the latter edition without changes. The variant readings are of no great consequence.
- 12. See the <u>Nyāyakośa</u> under <u>śrotrem</u>, where hearing and <u>nabhas-</u> 'space' are to be associated in the <u>Nyāyasid-dhāntamuktāvalī-</u>, not available to me.
- 13. The <u>Natyasastra</u> 1.c., for instance, quotes the individual speech sounds.
- 14. I use the translation 'phoneme' for verna- with some misgivings, because of the implied associations of the term with Western linguistic theories: if there is a phoneme, one should define its relation to contrastive sounds. Allen 1953 avoids the term (pp. 15-16), but adopts it again in 1962 (p. 11). At any rate, it should be realized that by the terms of the Siksā the term 'phoneme' has little meaning other than to refer to a member of the chart containing the inventory of speech sounds. Its phonetic significance appears at the end of the treatise when each phoneme emerges as a bundle or package of relevant articulatory features.

See Whitney 1862 pp. 393 - 394 and 1871 p. 81 for speculations on the phonetic nature of yama's. Also Siddheshvar Varma 1929 p. 79.

- 15. The term used for "tongue-phonemes" is jihvya- 'belonging to the tongue'. It is found only here to designate a point of articulation at the back of the throat, whereas in the Natyaśastra (XV. 10) it seems to mean 'retroflex'.
- 16. These translations have been given by Allen 1953 p. 54.
- 17. This "closed" pronunciation of <u>a</u> and its phonetic equivalents would make it a low-back or central-mid vowel. The difference of articulation between it and <u>a</u> is also reflected in Panini's sutra 8.4.68.

18. The translation 'homophonic' has been adopted here in order to avoid the term "homophonous", which commonly means that words sound alike. A better translation for savarna-would be 'homotopic', or 'equilocal' to indicate that the sounds share a place in the phonemic inventory (Table 1).

## APIŚALI-ŚIKSĀ

- I. [Origin of speech] .
  - 1. ākāśavāyuprabhavah śarīrāt samuccaran vaktram upāiti nādah sthānāntaresu pravibhajyamāno varnatvam agacchati yah śabdah.

'Originating in ether and wind, rising up from the body, tone reaches the mouth. (Articulated) sound is that which being distributed over different places comes to the state of <u>varna</u>-, 'phonemicity'.'

 tan aksaram brahma param pavitram guhāśayam samyag uśanti viprāh sa śreyasā cā 'bhyudayena cāi 'va samyak prayuktah purusam yunakti.

'That syllable, the highest <u>brahman</u>, the purifier, having his abode in secrecy, the sages long for properly. When properly employed, it joins the human being with both prosperity and good result.'

 sthänam idem, karenam idem, prayatna esa dvidhänilasthänam pidayati vrttikärah prakrama eso 'tha näbhitalät.

'This is the point of articulation, this is the organ, this the articulatory mode. This process, then, (beginning) from the region of the navel, producing modifications, strikes the point where the wind divides in two [the velic?].'

4. tatra sthanskaranaprayatnebhyo varnas trisasti.

'In this connection, from the points and organs and modes of articulation, sixty-three phonemes (arise).'

 tatra varnanam kesam, kim sthanam, kim karanam, prayatnas ca kah kesam, ity ucyate.

'In that connection: "Of which phonemes, which point of articulation, which organ of articulation and which mode of which?"

6. tatra sthanam tavat.

'Next the point(s) of articulation alone.'

7. akuhavisarjaniyah kanthyah.

Throat-(phonemes) are  $(\overline{a})$  the k-row, h, and h.

8. havisarjanīyāv urasy av ekesam.

'h and h are in the chest, the a, a according to

9. jihvamullyo jihvyah.

'Tongue-(phoneme) is the h.'

10. kavargavarnānusvārajihvāmullyā jihvyā ekesām.

'According to some, belonging to the tongue are the phonemes of the k-row, the m and the h.'

11. sarvamukhasthanam avarnam eke.

'Some hold that the phoneme a has the whole mouth as its point of articulation.'

12. icuyaśās tālavyāh.

'Palatal are (I), the phonemes of the c-row, y and

13. rturasa murdhanyah.

'Cacuminal are (r), the t-row, r and s.

14. ro dantamulasthanam ekesam.

'Some hold that the r has a point of articulation at the base of the teeth.'

15. ltulasa dantyah,

'Dental are 1, the t-row and s.'

16. vakarah dantosthyah.

'Dentilabial is the v.'

17. srkvasthanam eke.

'Some hold that its point of articulation are the corners of the mouth.'

18. upupadhmaniya osthyah.

'Labial are u, the p-row, and h.'

19. anusvārayamā nāsikyāh.

'Nasal are m and the transition sounds.'

20. kanthanasikyam anusvaram eke.

Some hold that m is a throat-nasal phoneme.

21. yanāś ca nāsikyajihvāmūlīyā ekesām.

'And according to others, the transition sounds are both masal and at the base of the tongue.'

22. odautau kanthosthyau.

The o and au are throat-lip phonemes.

23. edāitāu kanthatālavyāu.

'The e and ai are throat-palate phonemes.'

24. namananana svasthana nasikasthanas ca.

The  $\tilde{n}$ , m,  $\bar{n}$ , n and n have their own point of articulation, as well as the nose.

25. dvivarnani samdhyaksarani.

'Diphthongs are composed of two phonemes.

26. sarepha rvarnah.

The phoneme  $(\bar{r})$  is accompanied by a snarl.

27. evam etani sthanani.

Thus are these points of articulation.

## II. [Organs of articulation].

1. karanam api.

'And the organ of articulation.'

2. jihvyatalavyamurdhanyadantyanam jihva karanam.

'The organ of articulation of the tongue, palatal, cacuminal and dental phonemes, is the tongue.'

3. katham iti.

'In what way?'

4. jihvamulena jihvyanam.

'With the root of the tongue, (it is the organ of articulation) of the tongue-phonemes.'

5. jihvamadhyena talavyanam.

With the central part of the tongue, of the palatal phonemes.

6. jihvopagrena murdhanyanam.

'With almost the tip of the tongue, of the cacuminal phonemes.'

7. jihvagradhah karanam va.

'Optionally, the organ of articulation is the underside of the tip of the tongue.'

8. jihvagrena dantyanam.

'With the tip of the tongue, of the dental phonemes.'

9. sesah svasthanakaranah.

'The remainder have as organ of articulation their own point of articulation.'

10. ity etat karanam.

'So much for the organ of articulation.'

## III. [Intrabuccal process].

1. prayatno dvividhah.

'Articulatory process is of two kinds.'

2. abhyantaro bahyas ca.

'Internal and external.'

3. abhyantaras tavat.

'The internal articulatory process first:'

4. sprstakaranah sparsah.

'Contact-phonemes are those whose articulatory orgen is touched.'

5. Isatsprætakarana antasthah.

'Semivowels ("in between") are those phonemes whose articulatory organ is touched lightly.'

6. Işadvivrtakarana üşmanah.

'Spirants have slightly opened articulatory organs.'

7. vivrtakaranah svarah.

'Vowels have their organs of articulation open.'

8. tebhya eo vivrttatarau, 9. tabhyam ai au, 10. tabhyam api akarah.

'More open than these are e and o, more open than the latter two are  $\bar{a}i$  and  $\bar{a}u$ , even more open than these two is  $\bar{a}$ .'

11. samvrto 'kārah.

'The a is closed.'

## IV. [Extra-buccal process].

1. atha bahyah.

'Now follow (the phonemes articulated with) external effort.'

 vargānām prathamadvitīyāh śasasavisarjanīyajihvāmūl— Iyopadhmānīyā yamāu ca prathamadvitīyāu vivrta kanthāh śvāsānupradānā aghosāh.

'The first and second of the columns, as well as s, s, s, h, h, h, h, and the transition sounds belonging to the first and second columns are pronounced with (lit. 'have') the throat opened (and) are voiceless with whisper as a secondary feature.'

 vargayamanam prathame 'lpaprana itare sarve mahapranah.

'Of the column-phonemes and transition sounds, the first ones have little aspiration, the others have all aspiration (lit. 'great breath').'

4. vargānām trtīyacaturthā antasthā hakārānusvārāu yamāu ca trtīyacaturthāu samvrtakanthā nādānupradānā ghosavantah.

'The third and fourth columns, the semivowels, h and m and the transition sounds belonging to the third and fourth columns, (are pronounced with (lit. 'have') the throat constricted (and) are voiced with tone (lit. 'noise') as a secondary feature.'

5. vargayamanam trtīya antasthās ca 'lpaprana itare sarve mahapranah.

'Of the column-phonemes and the transition sounds, the third (column) and the semivowels are lightly aspirated, all others are aspirated.'

6. yathā trtīyās tathā pancamāh.

'The phonemes of the fifth column are like the thirds.'

7. anunasikyam esam adhiko gunah.

'They have an additional feature, nasality.'

8. śādaya usmanah.

'The spirants are s and the ones following it.'

9. sasthanena dvitlyah.

'The phonemes of column two are with the same points of articulation.'

10. hakarena caturthah.

'The phonemes of the fourth class are (homophonic?) with h.'

11. esa bahyah prayatnah.

'This is the external mode.'

## V. [Impact].

 tatra sparásysmavarnakaro väyur syshpindavat sthanam abhipidayati.

'There the air which produced stop-phonemes and transition sounds strikes the point of articulation like a ball of iron.'

2. antasthavarnakāro vayur darupindavat.

'The air which produces semivowel-phonemes strikes like a mass of wood.'

3. üsmasvaravarnakāro vāyur urnapindavat.

'The air which produces spirant and vowel phonemes, like a mass of wool.'

## VI. [Homophony].

 evam vyakhyane vrttikarah pathanti: astadasaprabhedam avarnakulam iti.

'The commentators read in their exposition as follows: the group of phonemes a has eighteen varieties.'

2. atra:

hrasvadīrghaplutatvāc ca traisvaryopanayena ca anunāsikabhedāc ca samkhyāte 'stādaśātmakah, iti.

'In this matter:

Because of shortness, length and extra length, and the employment of three accents, and because of the distinction of nasals, the number is counted as eighteen.

3. evam ivarnādayah.

'Thus are the phonemes beginning with i.'

4. lvarnasya dIrgha na santi.

'The phoneme 1 has no long ones.'

5. tam dvädasaprabhedam ācaksate.

They list it as having twelve varieties.

 yadrochāśaktijānukaranā vā yadā ayur dīrghās, tadā tam apy astādaśaprabhedam bruvate.

'When the long ones are produced intentionally, or in imitation, then they say that I also has eighteen varieties.'

7. samdhyaksaranam hrasva na santi.

'The diphthongs have no short (varieties).'

8. tany api dvadašaprabhedani.

They also have twheve varieties.

chandoganam satyamugriranayaniyanam hrasvani pathanti.
 (Those of the schools) of Chandogas, Satyamugris and Ranayaniyas recite the short ones.

10. tesam apy astadasprabhedani.

'And they have an eighteen-fold distinction.'

 antasthā dviprabhedā rephavarjitāh, 12. sānunāsikā niranunāsikāć ca.

'The semivowels except r have two varieties, with nasalization and without nasalization.'

13. rephosmanām savarnā na santi.

'r and the spirants have no homophones.'

14. vargyo vargyena savarnah.

'A phoneme in one row is homophonic with a phoneme in the same row.'

## VII. Definitions ].

l. esa kramo varnānām.

'This is the arrangement of phonemes.'

2. tatrāi 'sam sthānakaranaprayatnānām vyakaranaprasiddhir ucyate.

'In that connection, the accomplishment of grammar is said to be of their place, organs and manners of articulation.'

 iha yatra sthāne varnā upalabhyante tat sthānam, 4. yena nivartyante tat karanam, 5. prayatanam prayatnah.

'Here the place in which the phonemes are perceived, that is the point of articulation; that by which they are brought about is the organ. The effort is the mode of articulation.'

## VIII. The articulatory process ].

 tatra näbhipradeśät prayetnapreritah prano näma väyur ürdhvem äkremann urahprabhrtluäm sthänänäm anyatamasmin prayetnena vidhäryate. 19. mahāprānatvād usmatvam.

'From strong aspiration comes spirantization.'

20. yadā sarvāngānusārī prayatnas tīvro bhavati tadā gātrasya nigrahah kanthabilasya ca nutvam svarasya ca vāyos tīvragatitvād rāuksyam bhavati. tam udāttam ācaksate.

'When the articulatory effort proper to every limbisharp then there is constriction of the organ (gātra-) and thinness of the glottal aperture and because of the sharp passage of the air stream, there is harshness of the vowel. This they call acute accent.'

21. yadā tu mandah prayatno bhavati tadā gātrasya aramsanam kanthabilasya mahatvam svarasya ca vāyor mandagatitvāt snigdhatā bhavati. tam anūdattam ācaksate.

But when the articulatory effort is slight, then there is relaxation of the organ, enlargement of the glottal aperture, and because of the easy passage of the air stream, there is smoothness. This they call the grave accent.

- 22. udāttānudāttasvarītasamnipātāt svaritah.
  - 'The circumflex accent arises from a mixture of an acute and a grave accent.'
- ity evam prayatno 'bhinirvrttah krtsnah prayatno bhavati.

'The effort thus brought about is the entire articulatory effort.'

24. astāu sthānāni varnānām urah kanthah širas tathā jihvāmūlam ca dantās ca nāsikosthāu ca tālu ca spršatvam īsatspršatvam samvītatvam tathāi 'va ca vivrtatvam ca varnānām antahkaranam ucyate kālo vivārasamvārāu ávāsanādāv aghosatā ghoso 'lpaprānatā cāi 'va mahāprānah svarās trayah bāhyam karanam āhus tān varnānām varnavedinah.

ity apišališiksa samapta.

'The eight points of articulation of phonemes are: chest, throat, likewise the head, the root of the tongue, the teeth, the nose, the lips and the palate. Contact, slight contact and likewise closedness and openness are called the interior articulation of the phonemes; duration, aperture and closure, breath and tone, voicelessness, voice and slight aspiration, aspiration, the three accents - those are called exterior articulation of phonemes by those who know the phonemes.

Here ends the Apisalisiksa.

'There, ascending from the region of the navel, impelled by an effort, air, named breath, rising upward is arrested in one or the other of the points of articulation by the articulatory effort.'

 dhvanav utpadyamane yadā sthanakaranaprayatnah parasparam spršanti sā sprstatā.

'When during the production of sound, the point of articulation, the organ of articulation and the articulatory effort come into mutual contact, that is "contact, occlusion".'

 yade 'sat spršanti tade 'satsprstatā, 4. dūrena yadā spršanti sa vivartatā, 5. sāmīpyena yadā spršanti sā samvrtatā.

'When they touch lightly, then there is semivocality, when they come in remote contact, there is openness, when they come in close contact, there is closure.'

6. ity eso 'ntah prayatnah.

'This describes the internal effort.'

7. sa idanim prano nama vayur urdhvam akraman murdhni pratihato nivrtto yada kostham abhihanti tada kostha bhihanyamane galabilasya samvrtatvat samvaro jayate vivrtatvad vivarah.

'Now this air named breath, proceeding upward, striking against the roof of the mouth, returns; when it strikes against the thoracic cavity (?), then if the throat-opening is closed, while the thoracic cavity is being struck, then there is "closure", if it is open, there is "aperture".'

8. tāu samvāravivārāu.

'So much for closure and aperture.'

 tatra yadā kanthabilam samvrtam bhavati tadā nādo jāyate.

'In that connection, when the throat opening is closed, then tone is produced.'

10. vivrte tu kanthabile śvaso jayate.

'But when the throat opening is opened, whisper is produced.'

11. tau gvasanadau.

'So much for whisper and tone.'

12. anupradanam iti acaksate. anye tu bruvate anupradanam anusvano ghantanirhradavat.

'Some call it a secondary feature. Others, however, say that it is a secondary feature because it resonates, like the ringing of a bell.'

 tatra yadā sthānābhighātaje dhvanāu nādo 'nupradīyate tadā nādadhvanisamsargād ghoso jāyate.

'In that connection, when resonance (dhvani-) results from the impact on the point of articulation and as a secondary feature tone is produced, then from the combination of tone and resonance voice is produced.'

- 14. yadā śvāso 'nupradīyate tadā évāsadhvanisamsargād aghosah.
- 15. sā ghosavadaghosatā.

'When breath is the secondary feature, then from the combination of breath and resonance voicelessness is produced. So much for voicedness and unvoicedness.'

- 16. mahati vayau mahapranah. 17. alpe vayav alpapranah.
- 18. sa 'lpapranamahapranata.

'When air flow is strong, there is strong aspiration, when the air flow is weak there is little aspiration. So much for weak and strong aspiration.'

#### BIBLIOGRAPHY

- Allen 1953 Allen, W.S. Phonetics in Ancient India, London 1953.
- Allen 1962 id. Sandhi, 's-Gravenhage (Mouton) 1962.
- Astādhyāyī Böhtlingk, Otto. <u>Pānini's Grammatik</u>, 2nd ed. Hildesheim 1964.
- Ghosh 1938 Ghosh, M.M. Paniniyasiksa, Calcutta (Calc. Univ.)
  1938.
- Nyāyakośa Jhalakīkar, M.Rh. <u>Nyāyakośa</u>, dictionary of technical terms of Indian philosophy, rev. by V.S. Abhyankar, 2nd ed. Poona 1928.
- Kielhorn 1876 Kielhorn, Franz. "Remarks on the Sikshas", <u>Indian Antiquary</u> 5 (1876).
- Mahābhāsya Kielhorn, Franz (ed.) The <u>Vyākaraņa-mahābhāsya</u>,
  Poona 1962 ff.
- Raghu VIra 1931 Raghu VIra "Discovery of the lost proceetic sutras of Panini", J. Royal Asiatic Society 1931, pp. 653-70.
- Raghu Vīra 1933 id. "Apišališiksā", J. Vedic Studies 1 (1934) pp. 225-42.
- Renou 1931 Renou, Louis. Bibliographie védique, Paris 1931.
- Renou 1957 id. <u>Terminologie grammaticale du sanskrit</u>, Paris 1957.
- Sköld 1926 Sköld, Hannes. "The relative chronology of Panini and the Pratisakhyas", Indian Antiquary 55 (1926) pp. 181-85.
- Thieme 1935 Thieme, Paul. <u>Paniui and the Veda</u>, Allahabad 1935.

- Thieme 1957 id. "Panini and the pronunciation of Sanskrit", Studies presented to Joshua Whatmough, The Hague (1957) pp. 263-70.
- Varma 1929 Varma, Siddheshwar. Critical studies in the phonetic observations of Indian grammarians, London 1929.
- Van Mooten, Barend A. "Panini's replacement technique and the active finite verb", Language 43 (1967) pp. 883-902.
- Whitney 1862 Whitney, William Dwight. The Atharva-veda Praticakhya, J. American Oriental Society 7 (1862) pp. 333-616. (Reprinted Delhi 1962).
- Whitney 1871 id. The Taittir Iya-praticakhya, JAOS 9(1871) pp. 1-469.

# The sanskriti fonestikatraktaadi koostus B.A. Van Nooten (Kalifornia, USA) Restimee

Uurimus käsitleb muistset sanskriti foneetikatraktaati Apišali-šiksa, rõhutades selle seost muistse india filoloogi Panini grammatika-alaste teostega. Puudutanud põgusalt vana-india foneetika uurimise suundi, traktaadi autorluse probleemi ja selle seoseid teiste klassikaliste teostega teorestilise lingvistika alal, annab autor üksikasjalisesisu analiüsi, alustades viimase (8,) peatikiga, milles kästletakse kõneprotsessi kui ühtset tervikut (hääle teke; tikulatsiooni kolm aspekti: artikuleerimispunkt, artikuleerimisorgan, artikuleerimismoodus; foneemide klassifikatsioon; vokaalide variandid jm.). Erilist tähelepanu pööratakse vaieldavamaile mõisteile originaali terminoloogias. Lõpuks arutatakse traktaadi kokkupuutepunkte ning lahkuminekuid võrreldes morfoloogia ja fonoloogia traditsioonilise käsitlusega. Jõutakse järeldusele, et see võis algupäraselt küll kuuluda Panini grammatika orgaanilisse struktuuri. Lisaks on antud originaaltekst koos autori socvitatud ingliskeelse tõlkega.

### Строй одного санскритского фонетического трактата

Б.А. Ван Ноотен (Калифорния, СПА)

#### Резрие

В исследовании рассматривается древний санскритский фонетический трактат Apisali-siksa и подчеркивается его связь с грамматическими произведениями древнемидийского филолога Панини. Бегло коснувшись направлений исследования древнеиндийской фонетики, проблемы авторства трактата и его связей с другими классическими произведениями по теоретической лингвистике, автор дает детальный анализ содержания начиная с последней (8-й) главы, в которой рассматривается процесс речи как единое целое (производство голоса; три аспекта артикуляции; точка артикуляции, орган артикуляции, вид артикуляции: классификация фонем: варианты гласных и т.д.). Особое внимание обращается на спорные понятия в терминологии оригинала. В заключение рассматриваются точки соприкосновения и расхождения по сравнению с градиционной трактовкой морфологии и фонологии. Автор приходит к выводу, что это могло первоначально относиться к органической структуре грамматики Панини. Прилагается оригинальный текст с переводом на английский язык, рекомендованный автором.

## ONCE MORE ON THON-MI SAMBHOTA AND HIS GRAMMATICAL TREATISES

#### R.A. Miller (Yale University, U.S.A.)

In 1963 the author published a paper in which he marized the literature which had appeared up uhtil that time dealing with the two ancient Tibetan grammatical treatises commonly attributed to a person known as Thon-mi Sambhota, and also attempted in that paper to arrive at certain tentative conclusions concerning the essential non-historicity of the figure of Thon-mi, as well as venturing a dating and preliminary analysis of the structure, contents, and interrelationship between the two surviving treatises 83:4.485-502 [1963] ). In the five years which have elapsed since then, several interested scholars have enough to communicate corrections and amplifications of certain statements in that publication, and now in one of the Japanese scholars most active in this particular field has recently published an important paper to the same subject which, being written in Japanese appearing in a rather obscure journal, might easily and unfortunately be overlooked by scholars in the West. It seems, therefore, appropriate at this time to take advantage the gracious hospitality extended by the editor of the University of Tartu's Terminologia Indica, for the purpose of bringing that 1963 article up to date, both with respect to private communications received in the meantime from other scholars and with respect to this important new Japanese contribution to the study of the problems presented by these texts, which appeared in 1967.

This is the paper "Ton-mi ni kiserareta chosaku ni tsuite [On the works attributed to Thon-mi] by Inaba Shōju, which appeared in the Otani gakuhō (Kyōto), 46:4.24-

35 (1967); the paper has the subtitle "Ōtōkyō no shoden we chushin to shite [With principal attention to the tradition of the Rgyal-rabs gsal-bahi me-loū]". ("Ōtōkyō", i.e. Chinese wang-t'ung-ching, is the usual equivalent used by Japanese scholars for the title of this Tibeten historical text; for the text itself and an introduction to some of its problems, cf. Satō Hisashi, Kodai Chibetto-shi kenkyū 1.10-12 [Kyōto, 1958]. Its author was Bsod-nams rgyal-mtshan; it was written in 1328, if we follow Laufer, or not before 1508, if we follow Tucci.) The paper is a typical example of this well-known Japanese Tibetologist's meticulous scholarship, and well worth the serious attention of everyone interested in the problems of these texts and their putative author.

Inaba begins (\$1, his pp. 24-26) by quoting known notice of Thon-mi 'A-nu and his orthographic to India from Bu-ston's Chos-hbyun. (cf. the author's article [ hereafter cited as Miller 1963], p. 486, col. b. and note 9). Next he translates into Japanese an extract from the end of the sutra catalogue section of Bu-ston's history, citing p. 238b in the Toyo bunko exemplar; an English equivalent would be: "Among the eight sgrahi bstan boos which were composed by Thon-mi Sambhota, none can be obtained except for the two, the Sum-cu-pa | hereafter: SCP | and the Rtags-kyi-hjug-pa | hereafter: RKHP ] ." Thus, according to this testimony, Bu-ston knew only the same two ancient Mibetan grammatical treatises which we know today, namely the SCP and the RKHP; and moreover, although he preserves the tradition of "eight works", Bu-ston was not able to give even the names of any except these same two; and he considered the other six as already lost by the time he was writing. the year 1322.

Inaba then continues to demonstrate how, although the same tradition with respect to these grammatical treatises which is found in Bu-ston is generally repeated by the other later Tibetan historians, the post-Bu-ston works are not without their interesting and significant differences on this

point. In certain respects, the Tibetan historians and scholars even appear to know more about these supposedly lost "six works" as they approach closer to our own time. Inaba quotes in Japanese translation the commentary to the SCP by Dharmapalabhadra (1441-1528), the Tohoku zogai mokuroku no. 7071, citing pp. 22-b, as follows (in my English version): "The Mun-pahi sgron-me, which Thon-mi is said to have written, was probably written by Thon-mi, but it is a method for reading the language of India, and it is not something which deals with the Tibetan language." Apart from this notice, nothing is known of this work; the title did not come to my attention in 1963, and should now be added to Miller 1963, 486, note 10, alongside the notice of the Klu dban agul rayan (on which cf. Inaba, p. 25-26; he is basing himself on the same notice in Tucci, which was my earlier source, and is able to add nothing about this text, of which once again only the name is known).

But of rather greater significance is the notice of Thon-mi and his orthographic mission in the Rgyal-rabs gsal-behi me-lon, for which Inaba cites pp. 30<sup>b</sup>-31<sup>a</sup>, though he does not identify which edition he is using. As we shall see below, this notice brings into the discussion a mdo rdsihing a mdo, which Inaba suggests may be still another of the lost "six works" of Thon-mi Sambhota. At best, he concludes, we have a grand total of two surviving works, and the names of three additional works; if Thon-mi composed "eight gran-matical treatises", there must have been at least three more works for which we not only today do not have the texts, but even the titles of which cannot be recovered.

In §2 (his pp. 26-30) Inaba prints the relevant texts from the Rgyal-rabs gsal-bahi me-lon, reproduced immediately below, together with his Japanese translation, here replaced by an English version for which the author of the present paper is solely responsible:

#### Text:

- 1 [ 30b, 1. 2] rgya yi yi ge lna bcu ni yi ge gtso bo sum cu la hphul yig bcu<sup>1</sup> dan mthah rten bcu rgya yi yi ge re re byin
- 5 ran gan spyod pa ma gtogs pa kun la khyab pa cig kyan med de dag thams cad khon du bsdus de la dpe byas bsdus pa ni bod yig sum cu gtan la phab
- 10 yi gehi hbru ni re re bžin bzohi rnam hgyur legs par bcos yi gehi gtso bo ni šu la ka kha ca cha ja na ta tha pa pha tsa tsha dza wa ža za ya še ha

med kyañ ruñ bahi yig hbru gcig

- hphul yig lna dan ga da ba ma ha mthan rten bcu ga da ba ma ha na na ra la sa
- 20 šin tu gces pahi yi ge līa ga da ba ma ha rkan ba can gyi yi ge dgu ka ga ta da na na ža ša ha rgya la med pahi yi ge drug
- 25 ca cha ja pa ža za<sup>2</sup>
  yi ge bu ni bcu drug la
  ka ga na da ta na pa ba ma ca ja na tsa dza la ha
  yi ge ma ni bdun du bcos
  ka ga ba za
- kun gyi ma ni ra la sa hdogs thams cad kyi ma gsum la la sgos su ma bži yod ka ga ba za lahi ma yig hbru bži po hdi la la kho na hdogs

(cont. 30)

la la sgos su bu gñis yod ca dañ ha gñis la yi bu

- 35 tsa dañ ja gñis ra yi bu hphul dañ mthah rten mi byed ciñ ma bu gñis ka mi byed pahi rañ sa hdzin pahi yig bcu kha cha tha pha tsha wa za ya ša
- 40 ga ba [31<sup>a</sup>] yi ge kun tu rgyu ma dan bu gnis ka byed hphul dan

mthah rten ghis ka byed sten na žwa ltar ldin ba gsum na ro gi gu hgren po ste hdi gsum yi ge kun la khyab hog na gdan ltar mdzes pa gsum

- ya ta ra ta žabs kyu ste
  ya ta hdogs pahi yi ge bdun
  kya khya gya pya phya bya mya
  ra ta hdogs pahi yi ge bcu gcig yod
  kra khra gra pra phra bra mra sra šra dra hra
- 50 šabs kyuhi yi ge kun la khyab khu khyu kru khru ya ta ra ta gnis lahan khyab hdogs dan sdeb sbyor blo la šar ro gžan yan lhantsha lhahi yi ge hdra
- 55 ha dan ha gnis kyi yi gehi bu byed pa dan / na log / sa
  log / tha log byed
  pa sogs ni / samakritahi skad / bod du gzuns snags su
  hgyur dus / yi gehi
  rnam dpyad la mkhas pahi pandita rnams kyis rtin du
- 56 de la dpe byas nas yi ge dbu can du byas / wartu la kluhi yi ge hdra / de la depbyas nas yi ge zur can du byas so /

57 hdi ni zur tsam yin gyis / rgyas par hdod na thon mis /
dan po yi gehi rnam hgyur gyi bzo brtsam / ka mmed sum
cur bsgyur / sdeb
sbyor bsgrig pahi gzi ma / thon mi mdo rdzihi sgramdo
bya ba
yod kyis de dag la gzigs šig /

Notes to the text: Following in the translation proposed emendation, reading lim for bcu. Following in the translation Inaba's proposed emendation, reading ha for pa, and rearranging the order of the line.

haven is an obvious misprint for hgren. Inaba notes that this line has two superfluous syllables, but is uncertain which two to discard; the problem is indeed difficult. Perhaps hi yi go were mistakenly entered into this line by dittography from 1. 46. depbyas is an obvious misprint for dpe byas.

#### Translation:

- Among the thirty principal letters [in Tibetan]

  Are the five prefixed letters (hphul yig) and the ten suffixed letters (mthah rten).

  [Contrary to what is true in ] the case of the individuals.
  - [Contrary to what is true in ] the case of the individual letters of India,
- 5 Except for those which are used by themselves [in Tibetan]

No single one is capable of being joined to every word. Epitomizing all these by heart (khon-du)

And [then] epitomizing that in a book (dpe)

The thirty Tibetan letters (or, a book-title <u>Bod-yig</u> sum-cu?) have (or, has?) been prescribed in order.

10 In the case of the individual (hbru) letters, each in its own way
Has been well constructed as far as its physical appearance is concerned.

For the twenty principal letters [there are]

k kh c ch j n t th p ph ts tsh ds w z z y š h '.

There is one individual letter which need not exist:

15 w.
There are five prefixed letters:
g, d, b, m, h.
There are ten suffixed letters:
g d b m h n n r l s.

20 There are five very important letters:
g d b m h.

There are nine letters which are 'foot-possessing':  $k \times t \cdot d \times n \times k$ .

There are six letters which do not exist in India:

25 <u>c ch i š z h</u>.

In the case of the 'son' letters (yi ge bu), there are sixteen:

k g n d t n p b m c j n ts dz l h.

In the case of the 'mother letters (yi ge ma), they are constructed into seven:

kgbz.

And then for the 'mothers' of all (<u>kun gyi ma</u>), [there are also] <u>r l s</u>. [[the commentary adds, 'these are the three 'mothers' which affix to everything']].

There are four 'mothers' which are particularly for <u>l</u>:

<u>k g b z</u> are the 'mothers' for <u>l</u> [[the commentary adds, 'to these four individual letters, only <u>l</u> is affixed]].

There are two 'sons' which are particularly for  $\underline{1}$ :  $\underline{c}$  and  $\underline{h}$ , the two, are the 'sons' of  $\underline{1}$ .

35 Two, ts and j, are the 'sons' of r.
Those letters which form neither prefixes nor suffixes,

Which form neither of the two, 'mothers' nor 'sons', And which possess their own place (ran sa), are ten: kh ch th ph tsh w z y z '.

40 g and b are the causation (rgyu) of all the letters [[the commentary adds, 'they become both the two, 'mothers' and 'sons'; they become both the two, prefixes and suffixes']].

Those which are suspended on the top like caps are three:

<u>na-ro</u> [i.e., o], <u>gi-gu</u> [i.e., i], and <u>hgren-po</u> [i.e.,
<u>e</u>]; and

These three are used with all the letters.

Those which are comely on the bottom like a cushioned divan are three:

45 <u>ya-ta</u> [i.e., <u>-y-</u>], <u>ra-ta</u> [i.e., <u>-r-</u>], and <u>zabs-kyu</u> [i.e., <u>-u-</u>]; and

The letters with -y- affixed are seven:

ky khy gy py phy by my;

Those letters with -r- affixed are eleven:

kr khr gr pr phr br mr sr sr dr hr.

50 <u>-u-</u> is used with all letters: kyu, khyu, kru, khru [etc...],

And also with the two, -y- and -r-.

Orthography and composition (<u>sdeb-sbyor</u>) arise in the intellect.

Also, in imitation of the Lancha [and] Deva[nagari]

[[the commentary adds, 'forming the two h and h 'sons' of letters and forming reversed n, reversed s, reversed th, etc. [i.e., the voiced aspirates and long vowels plus n, s, t[h], etc.], is the Sanskrit language; these were devised later in Tibet, when transcribing dharanis, by panditas learned in discerning the forms (rnam-dpyad) of letters']].

- 56 With those as a model they made the 'headed' (dbu-can) letters, and in imitation of the Vartula-nage letters, with those as a model they made the 'cornered' (zur-can) letters.
- 57 Now this is a brief sketch (<u>zur team</u>), but if one wishes [to know] it fully, since there is the [text] called <u>Thon-mi mdo rdzihi sgra mdo</u>, [which is] the basis (<u>gži-ma</u>, i.e. <u>mila</u>) for the compilation of composition (or, of orthography; <u>sdeb-sbyor bsgrig-pa</u>), the appearance (<u>bzo</u>) of the shape of the letters having first been drawn up by Thon-mi, and [the letters] from <u>k</u> on (<u>ka-smad</u>) having been revised (<u>bsgyur</u>) into thirty (or, having been revised in [the text called] <u>Sum-cu</u>), let him consult those [texts] (<u>de dag la gzigs šig</u>).

. . . .

This is clearly a text of great interest and importance, and one which raises so many questions that a complete commentary on its contents here would be out of the question. Inaba deals briefly with some of the more important points in his short commentary; I shall limit myself to a few of the most essential items only, in particular directing attention to a few points where my understanding and translation of the text differ in important respects from the Japanese translation of Inaba; this may best serve anyone later undertaking a full-scale commentary on the passage, who will wish to make use both of Inaba's Japanese version and of the English version above.

The present translation has been kept rather too literal in 1.4-1.6, in an effort to preserve the line-to-line alignment with the original; but the sense is that in Tibetan, unlike the situation obtaining in Indic scripts, the letters have certain rigid limitations upon the combinations in which they can occur (at least, that is the way in which the Tibetan grammarians view it; it goes almost without saying

that we are more interested in, and find more valuable, what they tell us about Tibetan than what they tell us about Sanskrit!). Hence the interpolation in the translation Contrary to what is true in .... in order to bring out: this meaning. Inaba understands and translates these lines rather differently. In 1.7 Inaba translates khon-du badus in Japanese sa setsuryaku shite, i.e. summarizing, epitomizing.... For my transaltion, cf. H.A. Jäschke. Tibetan English Dict., p. 448, s.v. khon-du. The point is an tant one, since it clarifies the relation between the lines in the text and their expansion in several places through the interpolation of lists of latters. The point of the text here is that it is, like most Tibetan grammatical texts, in effect an elaborate mnemonic device for ting the rules for the combinations of the letters to memory. but that in the actual text itself, the letters are not named or otherwise evertly identified. (Cf. the descriptive niques of the SCP and RKHP, with their various elaborate devices for identifying individual letters, including borrowed from the occult practices of the Vajrayana; cf. HJAS 26.139 (1965-66 ). What we have here in the text translated is an original text in sloka lines with intercolations from time to time (by a later band?) giving the tual letters which the sloka lines identify only indirectly. Thus, 1. 12 is a 7-syllable áloka line; 1. 13 is not a áloka line, but a later addition, in effect providing a gloss explaining what is meant in 1. 12; 1. 14 is a gloka; 1. 15 is a gloss; 1, 16 is the first half of a 7-syllable śloka of which 1. 18 is the concluding half; and these two are separated in the text as we now have it by 1. 17, which is gloss to 1. 16. In the English translation the glosses been brought together with the text; if one wished to translate in such a way as to make clear the distinction between the two, 1. 12 and 1. 14 would have to be rendered, for ample; in a continuous sentence ([2, 12] "There are twenty principal letters, / [1. 14] And one individual letter which need not exist"). It would seem, by the way, from the

entries in Jäschke's dictionary which closely parallel expressions in this text that Jäschke (or one of his sources) was familiar with it; cf., for example, Jäschke, p. s.v. sin-tu gces-pahi yi-ge, with 1. 20 of the text; ibid., p. 15b, s.v. rkan-pa-can, with 1, 22 (and the gloss in 23). Over and above these glosses which interrupt and taminate the alcka lines, there is another commentary which has become associated with portions of this text; this aba prints in somewhat smaller letters, and identifies genchu 'original commentary' in his Japanese translation. In my English version I render this in [ ], and identify it with the interpolated words 'the commentary adds'; thus, in 1. 30, and elsewhere. The terms bu 'son' and ma 'mother (1. 26, 1. 28) are unknown to the SCP and RKHP, and deserve further study; striking parallels in Chinese linguistic minology immediately come to mind, but the investigation of the importance of these terms for the Tibetan grammarians, and the tracing of possible influences from China for which they may provide evidence, must wait for another occasion. Here the 'sons' are those letters in the Tibetan script to the top of which some other letter may be added, so that the 'sons' are then, once something has been added to their top, now on the bottom: the 'mothers' are those added to the top of the 'sons'; thus, the k of a sequence kla is called 'mother' and the 1 of that sequence is called a 'son'; in 1, 32, where sequences of the type kla, gla, bla, and zla meant, lis the 'son' and k, g, b, and z are the 'mothers'; and in 1. 34, where sequences of the type lca and lha meant, 1 is the 'mother' and c and h are the 'sons'. Ι'n general, the text translated here gives more striking dence than is usual in the grammatical texts for the actual shapes and forms of the letters of the Tibetan alphabet, and significantly more such evidence than do the SCP and RKHP. Thus, in 1. 22, 'foot-possessing' refers not to those which may appear with subscript letters, as we might at reading assume, but to the fact that the letters k, g, etc. when written extend down, well below the top level of the

graphic line from which, in the Indic tradition, all the letters are thought to be suspended, like laundry on a washline. (A related topic awaiting investigation is how evidence the SCP and RKHP actually provide for a knowledge of an familiarity with the Tibetan script, and what evidence if any they provide for the shapes of the letters.) Finally, the idea in 1. 53 is common enough in Tibetan literature, and indeed somewhat less involved than the guage in which it is here expressed: the grammarians often make it explicit, as here, that the rules which they do not cover the creative aspects of language, particularly the practice of composition. Simply knowing all the grammar of the language is not enough; in order to compose texts the basis of the statements which they give, it is still necessary for the intellect to bridge the distance between the words and constructions which they describe on the one hand, and completed texts on the other. For this step, of course . they can give no instructions. What is here given as a final stage is more often a first stage in other presentations; cf. the text translated edited and in ZDMG 115.331 (1965), where the progression is from 'bodily humour' to 'the sounds letters'; the present text covers the same ground but in the opposite direction.

Having translated this text into Japanese, Inaba then makes the following comments (conclusion of his §2, p. 29): this notice, he argues, tells us that there was once a text known as the Mdo rdzihi sgra mdo [hereafter: MRGM], and that this text was attributed to Thon-mi; furthermore, the text translated above is most likely a summary of the contents of that MRGM; and whils there is no way to tell whether this summary is a textual extract from the original or merely a reworking of its materials, Inaba speculates that it is likely that the śloka lines are extracts from the original, rather than a reworking of its content, though of course he does not venture to be dogmatic about how much of the text we have it directly related to the original, and how much is the work of the author of the Rgyal-rabs gsal-bahi me-lon; of course

he concludes, there is no question that the final sections in prose (1.55, 1.56, and 1.57 above) are the work of Bsod-nams rgyal-mtshan, and are not to be attributed to the MRGM.

In §3 (his pp. 30-32) Inaba considers the problem of whether or not, on the basis of internal evidence, it is possible to attribute the Rgyal-rabs grammatical text above the same author ultimately responsible for the SCP and RKHP. He considers the problem from four different aspects, concludes that the differences out-weigh the similarities. and that as a result it is impossible, on the basis of ternal evidence, to assign the authorship of the Rgyal-rabs grammatical ślokas to the same author as the SCP (Inaba's discussion here raises several interesting but in the interest of space they must be passed over for the time being; on the whole, his treatment in this section of his paper is cautious and convincing.)

In §4 (his pp. 32-34) Inaba brings together both in detail and in convenient summary form the notices of the numbers and titles of the grammatical works attributed to Thonmi Sambhota in various Tibetan historical works:

|                                             | Number of works<br>mentioned | Titles attributed to Thon-mi |
|---------------------------------------------|------------------------------|------------------------------|
| Bu-ston                                     | 'eight'                      | SCP, RKHP                    |
| Rgyal-rabs                                  |                              | MRGM                         |
| Blue Annals                                 | 'several'                    |                              |
| Mkhas-pahi dgeh-ston<br>(1565)              | 'eight'                      | MRGM, SCP, RKAP              |
| <u>Dpag-bsam ljon-bzan</u><br>(1702 - 1776) | 'eight'                      | SCP, RKHP.                   |

(On the <u>Blue Annals</u> notices, cf. Miller 1963, p. 487, ccl. a, and notes 14-16. It is somewhat surprising that Inaba does not include in his summary a notice of the <u>Hulan deb ther</u>, var. <u>Deb-ther dmar-po</u> of 1346, which (§4) mentions Thor-mi Sambhota, though like the <u>Blue Annals</u> his text neither gives any total figure for the number of his grammatical works nor

does it preserve the titles of any of them (cf. the Japanese translation by Inaba Shōju and Satō Hisashi p. 93 [Kyōto, 1964]; Nagso Gajin has a review of this translation in the Suzuki gakujutsu zaidan kenkyū nenpō, no. 1, 1964 [Tokyo, 1965], according to J.W. de Jong in Indo-Iranian Journal 10:204 [1967].) In this section Inaba also engages in less convincing speculation on such problems as the possible reasons why Eu-ston might not have mentioned the MRGM even if he had known of its existence; these speculations are of relatively little value, since they deal with aspects of the problem which by their very nature can never be solved with confidence and precision.

In §5 (his pp. 34-35) Inaba shifts the topic of discussion from the grammatical treatises attributed to Thon-mi to Thon-mi himself. He notes Miller 1963, and agrees with author that Thon-mi is extremely difficult to maintain as historical figure; nor can it be denied, he writes, there is much that smacks of the legendary in what is related of him. So he would for the time being set aside the lem of whether or not Thon-mi Sambhota actually ever existed, and instead discuss the problem of whether or not it is possible for us to speak in terms of the existence of tical works which may be assigned with confidence to a gle individual active in the first part of the 7th century. To that discussion, it is of course obvious that nothing can be contributed by the two supposed works of which we only the titles (the Mun-pahi agron-me and the Klu dben mgul rgyan), so we may begin by agreeing to set them aside the consideration.

This leaves the <u>SCP</u> and <u>RKHP</u> as the only concrete materials for our consideration. Inaba writes that he considers them to be, by and large, works of the same period, though he suspects that the <u>RKHP</u>, being somewhat more sophisticated in its techniques and approach to linguistic description, is somewhat later than the <u>SCP</u>. From the fact that a Lhasa Potala inscription from the last half of the 8th century does

not follow the orthographic cannons of the SCP and RKHP, and from the fact that neither of these two texts is included in the Idan dkar ma catalogue, which is thought to have been compiled at the end of the 8th century or in the farst part of the 9th, he finds it difficult to assign the SCP and RKEP to the first part of the 7th century. If. he adds. we compalled to see in them works of the first part of the 7th century, then what can actually be ascribed to the early 7th century are not the now-current texts of the SCP and but rather now-unrecoverable Urtexte of that date which underlie our present texts. Inaba speculates that it may well have been a realization of this fact on the part of the thors of the Rgyal-rabs and the Blue Annals which was responsible for their not listing the SCF and RKHP by name.

Finally, and in conclusion, Inaba touches upon the problem of the MRGM, which is central to the argumentation his paper. Since two of the historical sources (cf. (evoda clearly attribute this text to Thon-mi Sambhota, it cannot. as he puts it, be lightly disposed of. Perhaps, he speculates, the author of the Rayal-rabs thought that the MRGM was the original grammatical work by Thon-mi because of unsophistication and simplicity; still, Inaba remains unwilling, for reasons set forth above (and in his §3) to attribute it to the same author as the SCP and RKHP. would rather consider it to be a work earlier than either of those two texts, though he is unwilling to commit himself score of whether or not the MRGM should be dated as early as the first part of the 7th century. It has nothing to for its antiquity except its unsophistication, and that, adds, might be nothing more than evidence pointing clumsy hand of a later forger.

........

Careful and detailed as most of Inaba's presentation is, it does not enswer some of the most pressing questions which the Rgyal-rabs grammatical text forcibly brings to

our attention; nor is it possible completely to concur all his conclusions. First of all, there is the problem of the meaning of the book title MRGM, if indeed it is a title at all. Inaba renders it throughout his paper with the Japanese doji no bunpokyo 'the doji grammatical sutra'. mdo-rdzi simply transcribed into Japanese as doji (with ji written with katakana symbol chi+nigori). He offers no basis or substantiation for this translation, which apparently understands mdo-rdzi as a place-name. Now in classical Tibetan there are two morphemes mdo, 'a valley', and 'sutra', and Das even registers mod-rdzi 'a wind blowing at open places where rivers meet', but clearly that expression has nothing to do with the case here. Rather, mdo-rdzi in ado rdzihi sgra mdo must be taken in the sense of the rdzi in dpe-rdzi 'index, register', and mdo-rdzi must be a synonym compound which means 'to classify, arrange in brief form', preserving the sense of mao = sutra as 'short aphorism, rule, axiom'. In other words, mdo-rdzi cannot be rendered in the way in which Inaba has translated it in his Japanese version: and the phrase thon-mi mdo-rdzibi agra mdo is net book title after all, but simply a clause meaning 'the agra molo "language sutra" [i.e. grammatical treatise(s)] arranged. in succinct form by Thon-mi'. Inaba is in error in taking it as a book title, but this is an understandable lapsus, and moreover one in which he has been encouraged by the notice in the historical work of 1565 in which the Tibetan author, who was in fact only repeating the same notice found in the Rayal-rads, seemed to be putting a work called MRGM into a category on the same level as the SOP and RKHP.

With this point disposed of, we may turn to the second problem. We note that in the Reval-rabs grammatical except above, the text that we, following Inaba's lead, have thus far referred to as the MRCM, is identified as being a text which is "basic', gri-me = mule. This fact is of capital importance, since the full title of SCP is Lux-ston-ps rtsa-ba sum-cu-ps, i.e. Vyakarana mula trimbat (Miller 1963, p.

485, col. a). There seems every reason, therefore, to identify this supposed notice of the MRGM with the SCP instead. and to understand 1. 57 not as translated above, but rather as 'the "basic" (mula) grammatical treatise[s] arranged succinct form by Thon-mi', and also to take this as a ference most likely to the SCP. All this actually fits exceptionally well with Inaba's conclusions (his §3) on the differences between the supposed-MRGM text and the SCP-RKHP unity; the Rgyal-rabs author in the text translated is presenting an epitome (perhaps his own, or of one of the Tibetan schools) of the orthographic canons, and then adds, in conclusion, that for those who wish to know more the subject. there is also available a sgra mdo. which is a mula text, in which the further facts about the are arranged in succinct form by Thon-mi. All this also fits in very well with the actual content of this supposed MRGM text on the one hand, and also with the contents of the SCP and the RKHP on the other. The supposed MRGM text contains. in actual fact, no grammatical description; it is concerned with the occurrences and co-occurrences of the letters, i.e. phonemes of Tibetan. This too is the concern of much of the SCP, but that text then goes on to become involved in grammatical description proper, and over a far wider range content; while the RKHP (which must as noted below be treated separately from the SCP, not as its coordinate text as its continuation) also concerns itself with genuine grammatical description on several levels. What could be natural than for the Rgyal-rabs author to direct his readers, after having digested the brief epitome of Tibetan orthographic cannons which he presents, to continue with the further, more detailed, and far more complete grammatical accounts in the SCP and RKHP?

The problem which Inaba brings up several times, of why certain of the earlier Tibetan historical sources do not specifically refer to the <u>SCP</u> and <u>RKHP</u> by name, is easily disposed of when we recall that these texts do not actually contain these or any other titles as integral parts of the

texts themselves; the titles by which we now cite them were attached to them later, and are not original parts of these ancient texts proper. Inaba himself has pointed in this direction in his <u>Chibetto-go koten bunpogaku</u>, p. 363 (Kyōto, 1954; I have not yet seen the revised edition, Kyōto, 1966, which to Inaba now makes reference [e.g., in the paper under discussion, p. 35, note 3]); and the lack of any original, close relationship between the titles by which these two ancient texts are now commonly known and the texts themselves is immediately apparent from an inspection of any of their several editions, particularly those in the Tibetan Tripitaka.

Next, there is one very important point in the Rayal--rabs text which Inaba has overlooked in his though not in his translation; the very conclusion of text reads de dag la gzigs sig 'let him consult those'. This Inaba renders into Japanese quite meticulously as sorera wo miraretai. The point to which attention must be directed is the plural (de dag) of the original, which Inaba registers in the plural of his Japanese translation (sorera). we are not dealing here with a text, and not with a called the MRGM, but with texts, in the plural, and with at least two. And, to put it most briefly and also somewhat to anticipate our argument, if here we must deal with at least two texts, why not then with the SCP and RKHP. ancient texts for which we have abundant evidence, and above all, for which we have the testimony of the extant themselves? The text in question clearly means, then, since there are available the sgra mdo 'grammatical treatises'. mula texts, arranged in succinct form by Thon-mi, let consult those'. The text is, in other words, directing the reader, for further information, to the SCP and RKHF.

Moreover, there may very well be an explicit reference by name to the <u>SCP</u> in 1. 9; and it is also probably possible to find another reference by name to the same text in 1. 57. <u>Pace</u> Ineba, whetever evidence the <u>Egyal-rabs</u> notice does provide actually points in the direction of the same two ancient texts with which we are already familiar, namely the <u>SCP</u> and <u>RKHP</u>; it does not provide any evidence for the existence of, nor does it preserve any of the text itself of a book with the title MRGM.

It should also be noted that Inaba continues to treat the SCP and RKHP as works by a single individual, though he now no longer takes the historicity of Thon-mi Sambhota seriously. This assumption of homogenous authorship for these two texts is almost certainly gratuitous, and only complicates the problem. Inaba is concerned whether or not his supposed MRGM is the work of the same author as the SCP and RKHP; but the author attempted to strate in Miller 1963, and still sees no serious arguments advanced against the proposition that, the SCP and RKHP are quite different from each other in many important respects, are not probably from the same time, and almost surely are not from the same hand. Much of the SCP is pre-Mahavyutpatti. in the sense of ante-dating the Skad gear boad reforms; but most if not all of the RKHP is post-Mahavyutpatti. The RKHP is a continuous, internally well-ordered grammatical text more or less in the Indic tradition of grammatical description, where the order and arrangement of the ments are of equal importance with the content of the statements themselves, but the SCP is easily divisible into a small number of unrelated sections which are clearly not all of uniform date' (Miller 1963, p. 491, col. b., p. 492, col. a). It is not, in other words, particularly productive to argue whether or not the MRGM, if there been such a text, would or would not have been the work of the author of the SCP and RXHP; the problem would have to be approached along rather more complex lines: What was the relation of such a text to the SCP on the one hand, and to the RKHP on the other, and finally, what light would such relationships shed on the relation of the SCP and the RKHP to each other?

Several times Inaba argues that his supposed MRGM an early, indeed an archaic text, because of the simplicity and lack of sophistication of its descriptions. In arguments he has unfortunately confused two different levels of discussion, to the considerable peril of his conclusions. In order to argue for an early date of a grammatical text we must be able to identify features in that text, and tures in the language which it is describing. are themselves early or archaic. In the case of the SCP. for example, the author has demonstrated (Miller 1963, p. 495. col. b, p. 496, col. a) a genuine mark of antiquity in śloka 13: the author of that passage was ignorant the forms te and de of written Tibetan, and his description based on a language like that of certain early texts which may be cited in which ste is used under all circumstances. and te and de are unknown (ibid.; but in Miller 1963, p. 495, col. a, aloka 13.2 refers not to d, but to t). Archaic features of this sort are concrete factors which can be observed in the texts and dealt with in a rigorous fashion: but 'unsophistication of description' or 'simplicity' are rather too nebulous qualities to serve as effective elements in any serious textual analysis or criticism.

.....

In a personal communication dated June 15, 1965, Uray Géza most kindly brought to my attention the following points in Miller 1965, which I take the liberty of citing here at length:

"1. I cannot share the opinion expressed by Bacot and Róna-Tas and adopted by you, that paragraphs 11-12 of the Old Tibetan Chronicle (2nd and 3rd paragraphs of Chap. VIII according to the ed. of Bacot and Toussaint, p. 115 line 27 -- p. 118 line 24) refer to Khri Sron-lde-brcan. In my book under preparation, I try to point out, by means of internal and external evidences, that the actual paragraphs 11-16

- (Chap. VIII, paragraph 2--Chap. X according to Bacot and Toussaint, p. 115 line 27--122 line 31) followed originally paragraph 7 (2nd paragraph of Chap. VI according to Bacot and Toussaint, p. 112 line 17). The change in the order of the paragraphs resulted from erroneous copying or, perhaps, simply from erroneous sticking the sheets of the roll. Consequently, the introduction of the writing in Tibet is ascribed even by the Old Tibetan Chronicle to Khri Sron-brean, alias Sron-brean Sgam-po.
- The Mthon-myi of the Old Tibetan Chronicle is, in my opinion, certainly a name of clan. The interpretation of mthon-myi 'brin-po as "de haut rang, non de rang moyen" proposed by Bacot, is indefensible. The context and the character of the Catalogue of the Great Councillors make it obvious that we encounter the name of a person. The full form of this name is mthon.my. brin.po.rgyal.bcan.nu which must be segmented according to the system of the Old Tibetan personal names and the evidence of the short form Bcan-nu (MS. line 70 = ed., p. 129 line 7) only as follows: Mthon-myi = clan name (rus), 'Brin-po-rgyal = first individual (mkhan), Bcan-nu = second individual name (myin). (For the Old Tibetan anthroponymic system and terminology cf. the 3rd text of the Pelliot MS 1240 = Lalou, Inv. III. p. 90 the Document Mi. i 30, page B = TLTD II, p. 370-371, interpreted erroneously by Thomas). - The 653 report of the Royal Annals cannot be interpreted with all certainty. The most probable interpretation seems, however, to be: "In Mdo-smad, Kam Khri-bzan Bye-'da' having been murdered by (the clan) Thon-myi, there was a blood feud".
- "3. The form 'Bri-tho-regs "A-nu, cited by R.-A.Stein, is taken from the Chapter 3 of the Blon-po-bka'i than-yig (Bka'-than sde-lna, ed. of Dga'-ldan Phun-chogs-glin, Book ca, fol. 8a, line 2).
- "4. The dates 1141-1528 of the author of the Za-ma-tog are certainly a misprint for 1441-1526.

"5. The review of N. Simonson's Indo-tibetische Studien was written not by A. Rôna-Tas but by myself."

In giving (incorrectly) the dates of Dharmapāla, I had intended to follow Tucci, <u>Tibetan Painted Scrolls</u> 1.123, who has (1441-1528); Laufer had given (1439-1525). On this cf. new also G. Uray, "The Old Tibetan Verb <u>BON</u>," <u>Acta Orient</u>. <u>Hung</u>. 17:3.327, note 9 (1964).

In a personal communication dated March 1, 1965, Sato Risashi most kindly brought to my attention the following emendation in Miller 1963, p. 489, not 37: the dates for Dar-ma are to be changed from (836-841) to (841-846).

In Miller 1963, p. 488, col. a, there is speculation on possible association of -bhota and -bhadra, bhutra; on the phonological aspects of the problem, cf. the examples of Tibetan confusion of tr and t in F.W. Thomas, "Matriceta and the Maharajakanikalekha." IA 32.346 (1903).

The study of RKHP slokas 12-15 (the celebrated description of the 'tense' morphology of the Tibetan verb) in Miller 1963, p. 491, was written before the study of this passage in the article by Nishida Tatsuo, "Chibetto-go kozo no kenkyu Studies in the structure of the verb ] ". Gengo kenkyū 33:21-48 (1957) had come to my attention. Nishida does not use all the available texts for the passage, and hence he does not deal with the important variant dan for da in RKHP 14; nor did he identify the essentially mnemonic motivation of the RKHP description. Nevertheless, this portion of his study on the classical verb is of great interest, and should be taken into account in future considerations of the problem, even though does not add greatly to our understanding of the second of the ancient Tibetan grammatical treatises attributed to Thon-mi Sambhota.

# Veel kord Thon-mi Sambhotast ja tema grammatikatraktaatidest

## R.A. Miller (Yale, USA)

#### Resimee

1963.a. avaldas autor uurimuse kahest muistsest tiibeti grammatikatraktaadist "Sum-cu-pa" ja "Rtags-Kyi-hjug-pa" (u. 7. saj.), mille autoriks peetakse Thon-mi Sambhota't. Vahepeal on ilmunud uut materjali, iseäranis jaapani teadlaselt Inaba Syožyu'lt (1967). Nende materjalide põhjal pöördub autor uuesti probleemi juurde tagasi. Sellega ses arutab ta küsimust Thon-mi ajaloolisest autentsusest ja talle traditsiocniliselt omistatud 8 teosest koosnevast kaanonist. Põhjalikult analüüsitakse keskaegset tiibeti traktaati "Rgyal-rabs gsal-bahi me-lon", milles jutustatakse Thon-mi ortograafilisest missioonist Indiasse, reprodutseeritakse (Inaba järgi) originaaltekstid ja pakutakse davate kommentaaridega varustatud provisoorne tõlge. Lõpuks täpsustab autor mõned detailid Inaba tõlgitsuses ning avaldab oma 1963.a. ilmunud uurimuse konta laekunud tähelepanekuid ja korrektiive (Géza Uray 1965, Satô Hisasi 1965), samuti sellele eelnevalt ilmunud materjale, mida siis saadud arvesse võtta (Niside Tatue, 1957).

## Еще раз о тном-мі замвнота и его грамматических трактовках

Р.А.Миллер (Иель, США)

#### Резюме

В 1963 году автор опубликовал исследование о двух древних тибетских грамматических трактовках "Sum-cu-pa" и "Rtags-KYi-hjug-pa" (примерно УП век), автором которых считают Thon-mi Sambhota . После этого были опубликованы новые материалы, в частности японским ученым Инаба Сёдзю (1967). В свете этих материалов автор снова возвращается к проблеме, в которой он рассматривает вопрос об исторической аутентичности Thon-mi и о традиционно присвоенном ему восьмитомном каноне, основательно анализирует средневековый тибетский трактат "Rgyal-raba gsal-bahi me-lon". в котором рассказывается об орфографической миссии Thon в Индии. В статье приводятся (по Инабе) оригинальные тексты и прилагается, снабженный исчерпывающими объяснениями, провизорный перевод. В заключение автор уточняет некоторые детали в интерпретации Инабы и анализирует замечания и поправки к вышедшему в 1963 голу иссленованию (Геза Урай 1965, Сато Хисаси 1965), а также опубликованные до этого материалы, которые в то время еще нельзя было принимать в расчет (Нисида Тацуо 1957).

# СОДЕРЖАНИЕ МАНТРЫ ОМ-МА-НИ-ПАД-МЭ-ХУМ

Б.Д. Дандарон (Улан-Удэ)

Мистическая формула или мантра Ом-ма-ни-пад-мэ-хум является мантрой бодхисаттвы Авалокитешвары. Она стала известна в Европе еще в XIУ в. через знаменитого путешественника, монаха-миссионера Рубрука, который познакомился с ней во время своего пребывания в Монголии в I254 г. Сейчас она известна многим и уже успела стать модной темой научных дискуссий. Однако тантрийская сущность ее едва ли известна даже тем, кто усвоил ее историческое и филологическое значение. В настоящей статье мы попитаемся, опираясь главным образом на тибетские источники, раскрыть смысл этой мантры, тот смысл, который придают ей сами буддисты.

\* F.W. Thomas, Om Mani-padme Hum, - JRAS, 1906, p.464;
A.H. Francke, The Meaning of the "Om-mani-padme-hum", - JRAS, 1915, pp.403-404; Lama A. Govinda, Foundations of Tibetan Mysticism, London, 1960.

Кан им уже говорили. Ом-ма-не-пан-ма-хум является мантрой бодхисаттвы Авалокитемвары, которого будлисты почитают как воплощение сострадательной мысли всех будд трех времен. По методу, который боджесаттвы применяют для спасения живых существ из круговорота сансары, они подраздедяются на три группы. Бодхисаттвы первой группы утверждают, что ради спасения сансары необходимо совершенствоваться до полного слияния с нирваной, ибо будучи нирванистическим существом и обладая божественной мудростью, можно дегко и эффективно осуществить дело спасения сансарных существ. Они являют собою мысль бодин, подобную царю, и наибольнее внимание уделяот самосовершенствованию. Бодхисаттвы второй группы явияются воплоцением мысли бодки, подобной лодочнику. Они утверидают, что должны вступить в нирвану вместе со всей сансарой, словно лодочник, отправляющийся на другой берег реки со всем своим имуществом. Третья группа бодхисаттв является воплощением мысли божки, подобной пастуку: божкисаттвы этой группы считают своим долгом уйти в нирвану самыми последними, как пастух, идущий на отдых лишь после того, нак загонит свое стадо на скотный двор. Представителем этой последней группи бодхисаттв и является Авалокитешвара.

Песть букв мантры Авалокитешвары ( अं का कि दाद के हूं ) произносятся, как утверждают тантристы, рады блага и во спасение мести видов живых существ, которые обитают в одной из областей сансары, известной под названием Кама-дхату ( २५६ कि का ), т.е. в области, где господствуют желания и страсты. В буддийской мифологии эта область представлена местью странами с их обитателями: І) страна 33-х небожителей, управляемая царем Индрой, 2) страна асуров (полунебожителей), проводящих все свое время в войнах, 3) страна живых существ, называемых людьми — единственное место, где возможно соверменствоваться до нирваны, 4) страна животных, высмих и визмих, 5) страна претов или, по определению проф. Розенберга, вечно голодных демонов, 6) страна 18-ти различных адов.

Простое повторение мантры, по убеждению тантристов, не дает максимального результата, хотя и приносит известную কুনেন্দ্র মন্ত্র মন্ত্র ক্রেন্স্ন্মন্ত্র মন্ত্র মন্ত মন্ত্র মন্ত মন্ত্র মন্ত মন্ত মন্ত মন্ত্র মন্

пользу. Как они утверждают, при таком повторении необходимо последовательное йогическое созерцание буке-символов и размышление над их значением. В данной статье мы считаем возможным поместить метод такого созерцания.

При чтении мантры йогин должен созерцать следующее: Буква — ом создает во внутреннем видении тело бодхисаттвы Авалокитешвары белого цвета, очищающего все греховные остатки йогина, тот обретает силу увести в нирвану страну 33-х
небожителей во главе с царем Индрой.

Буква  $\Rightarrow_1$ . — <u>ма</u> создает во внутреннем видении тело будам Вайрочаны синего цвета, очищающего грехи, совершенные языком, и огин обретает силу увести в нирвану страну асуров. 4)

Буква è. — ни создает тело будды Ваджрасаттвы белого цвета, очищающего грехи, собранные сознанием, и йогин получает силу увести в нирвану страну людей. 2)

Буква 21 — <u>пад</u> совдает тело будды Ратнасамбхавы желтого цвета, очищающего грехи, собранные через антибуддийские знания, и йогину представляется возможность освободить страну животных.<sup>3</sup>

Буква эт — мэ создает тело будды Амитабхи красного цвета, который уничтожает клеши, как источник всех грехов, и йогин обретает право на избавление от мук страны претов (голодных демонов).

Буква  $\frac{z}{2}$  — <u>хум</u> создает тело будди Амогхасидджи зеленого цвета, полностью уничтожающего ощибки и грежи, проникающие через знания, и вообще все кармические грежи, и йогин обретает право ликвидировать все застенки I8-ти здов. Он становится праведником среди родственников и друзей.

На таких мыслях должен сосредоточиться йогин, читая мантру अ हिन्द्र है и, таким образом практикуя углубление мысли, должен дойти до состояния самадхи, когда мысль, на которую усиленно направляется внимание, начинает занимать все сознание, вытесняя из него остальное содержание.

Мантра Эт эт р ы үй g - Ом-ма-ни-пад-мэ-хум -- древнейшая из мистических формул буддийского тантризма. Факт ее появления связан непосредственно с проповедями самого Будды, и то, что она имеется в особом разделе Ганджура, известном под названием жуд ( э 🐧 ). лишний раз убеждает в этом. Известно, что у ранних махасантивнов было особое собрание мистических формул в их Дхарани-питаке, а также и Манажушримула-кальпа, появившаяся, по мнению некоторых авторитетных ученых, в І в.н.э., и содержащая мантры и дхарани, а также многочисленные мандалы и мудры. К этому же периоду. вероятно, относится дхарани Ом-ма-ни-пал-ме-хум. одкако трудно сказать, насколько она была разработана в то время в философско-мистическом плане. Во всяком случае, как считают специалисты. бущимиская система выкристаллизовалась в определенную форму к концу III в.н.э., как это видно по кореше известной тантре Гухьясамаджа ( नुसदावदे तद्याचा которан относится к самой высшей из четырех систем сущцийского тантризма. Но тантра Авалокитешвары, т.с. ментра Си--ма-не-пяд-ма-хум относится ко второй системе снизу (취숙 ). Если предположить, что первоначально были созданы более простие системы тантры, то следует признать, что тактра Авалокитешвары была разработана даже раньше, чем Гухъясамедна. То, что она впервые проникла в Тибет вместе с возениновением тибетского алфавита, подтверждается множеством исторических сочинений. Например, в легопрарной истории церя Срон-Цван-Каньно, жившего в УП в.н.э., утверждается, что святой нарь Срок-Изан-Каньно был вопломением Авалоките-Мвари. и в воносах его скривалась голова одного из дхьяни--буда - Аметабхи, которой, котати, также завержается пирамина голов многоголового Авалекитешвары. \* Поэтому этот доятельный парь сильно покровительствовал распространению учения Авалокительном и эго тантризму. Он же вычвинул и

<sup>\*</sup> CM. "भ. हे. तप्र त्य्य"

осуществил идею создания мельниц Мани в гисете.\* Эти мельницы до сих пор сохранились в народной традиции в качестве религиозного атрибута. Из Тибета мантра проникла в Монголию, где в 1254 г. с ней познакомился Вильгельм Рубрук.\*\*

Что касается теории Али-будлы, проявлением которого являются пять ихьяни-будд, мы должны заметить следующее: эта теория является неотъемлемой частью всех буддейских тантрийских систем и считается коренным признаком, отдичающим буддийский тантризм от индуистских и шиваитских тантр, в частности, кундалини-йоги. Без глубокого понимания и тщательного научного анализа этой теории, непосредственно связанной с практикой йоги, немыслимо сколько-нибудь серьезное изучение будлийского тантризма. Между тем, европейские ученые с самого начала относились к буддийским тантрам с опрелеленным пренебрежением, ошибочно считан, что они являются производным от упадочных форм позднейшей индуистской традишин и порочной практики, разрекламированной невеждами. Пожалуй, первым европейским ученым, который сделал попытку реабилитации тантризма вообще, был Артур Авалон, но и он не смог освободиться от влияния индийской (шиваютской и индуистской) ортодоксии и находился под впечатлением того, что буддийские тантры являются лишь ответвлением индуистских. тантр. Впрочем, позднее он несколько изменил свое мнение.

Действительно, основные положения буддийского тактризма разрабативались в Индии между УП и IX вв н.э. таки-

<sup>\*</sup> Когда Конзе говорит с проникновении из Индии в Тибет и широком распространении там многих ранних тактрийских
систем через йога Падмасамбхаву, который посетил Тибет во
времене царн Теорундвизана, т.е. около 750 г. н., то это,
по-видимому, к тантре Авалокитешвары не относится. ( <u>в. Солже</u>,
Suddhism. Its Essence and Development, New York, 1961, pp.
176-207.)

<sup>\*\*</sup> Рубрук, Вильгельм (р. между 1215 и 1220 г. — умер ск. 1270 г.) — фламандский путешественник, монах. В 1253— 1255 гг. совержил поездку в Монголию во главе посланной Людовиком IX дипломатической миссии. Достиг Каракорума в 1254 г.

ми великими буддийскими йогинами, как Луива, Дэлоба, Мидрэва, Нароба и другими представителями Вадхраяны. Их многочисленные мистические, философские и поэтические произведения были почти полностью уничтожены в то время, когда северная инция подверглась нашествию мусульман. Однако уже в то время большинство тантрийских сочинений было переведено на тибетский язык и бережно хранилось в живой йогической традиции, из поколения в поколение передаваясь от учителя к ученику. Те немногие отривочние тексти, которые случайно попадали в руки европейским ученым, разумеется, не могли дать котя сколько-нибудь полного представления о системе в целом. Тем божее, что, как мы уже говорили, теоретическая разработка в буддийском тантризме неразрывно связана с практикой йоги: получением посвящения и последовательным восхождением внутри системы. Вне системы, без йогического созерцательного опыта, изучение философских положений буддийского тантризма весьма трудно, без правильного понимания этой системы новозможен никакой ее критический или позитивный анализ с позиций современной науки.

Итак, в намей небольмой статье мы попытались издожить некоторые сведения, касающиеся проблем буддийского тантризма в целом и, в частности, ее древнеймей тантры бодхисаттвы Авалокитемвары и его мантры Ом-ма-не-пад-мэ-хум. Помещая в печать статью на столь казалось бы специальную тему. как тантрыйское значение древней мантры Ом-ма-ни-пад-мэ-хум. Мы руководствовались следурении общине соображениями. Обычно в развитых европейских культурах общечеловеческие ценности, развиваясь, имеют тенденцию дифференцироваться настолько, что подчас трудно отыскать кории того или иного жизненного явления. Рост же восточных культур всегда проходил в едином русле, и этим руслом была религия. Ярчайним тому примером является тибетская культура, в которой духовиме и даже материальные элементы были обусловлены религиозной жизныр. Современная наука в ее стремлении объективно исследовать тибетскую культуру не должна упускать из виду указанные ее особенности, ибо без анализа проблем, касающихся религиозной стороны жизни тибетцев, невозможны плодотворные

исследования в частных областях тибетологии.

В заключение маж котелось бы обратить внимание читатеяя на еще одну деталь, обычно ускользающую от внимания исследователя. Почти во всех работах современных европейских и индийских ученых, в той или вной степени затрагивающих махаянскую или тантрийскую теорию пяти дхьяни-будд, последние постоянно и упорно отождествляются с пятью сканихами. Между тем такого отождествления не существует ни в древних, ни в средневековых трактатах по Абхидхарме (Васумитры и Васубандху). В средневековых трактатах как индийских. так и тибетских авторов, особенно в системе Калачакринской тантры, есть материалы из Абхидхармы, но отождествления дхьяни-будд с пятью скандхами там мы тоже не нашли, и вообще такого отождествления быть не может. Налинакша Датт в статье "Буддизм в Непале" \* ) пишет: "Ади-будда саморожденный, и потому непальцы почитают его как svayambhū . Он всегда в нирване и развит из муньяты. Через его созерцание появляется пять дхьяни-будд, представляющих проявление (pravrtti ), а именно: Вайрочана, Акмобхъя, Ратнасамбхава, Амитабха и Амогхасиддхи, являющиеся символами пяти элементов (скандх):rupa vedanā, samjñā , samskarah w vijnana . Ohm B cBom odeредь своим знанием и созерцанием создали пять дхьяни-бодхисаттв - соответственно Самантабхадру, Вадирапани, Ратнапани, Авалокитешвару или Падмапани и Вишвапани. Бодхисаттвы считаются творцами изменяющейся вселенной ... "Индийский ученый Б. Бхаттачарья в своем предисловии к изданию Гухьясамалжатантры прямо пишет, что "пять дхьяни-будд - это не что иное. как пять сканих". \*\*

Буддизм рассматривает индивида - человека - как относительную, непрерывно меняющуюся и не имеющую постоянной сущности (основы) единицу сансарного бытия, т.е. обусловлен-

<sup>\*</sup> CM. Bulletin of Tibetology, vol. III, No.2, pp.42-43. \*\* CM. Sri Guhyasamājatantra or Tathagataguhaka, Introduction, Baroda, 1931.

ную единицу, состоящую из конфигураций пяти элементов бытия (скандх):

- I . Чувственные (форма) 미콩미워 및 너무 다 rupaskandha.
- 2. Ощущения इंरावरे खुटायां vedanāskandha.
- 3 . Представления (различение) તરુ ત્રેઅ છે વ્યુદ પે samjňāskandha.
- 4. Воловые акты и другие способности, т.е. психические элементы и прочие (элементы-движители) രട്ടു ഉടുപ്പട്ട് sanskäraskandha.
- 5. Чистый контакт или общее понятие сознания (без содержания) - কুম ন্ন টু পুরু মান্ত্র – vijñānaskandha.

Физические элементы личности, включая ее внеший мир, внешние объекты, представлены в этой классификации одной статьей — чувственное. Нечувственные распределены среди других четырех. Но наиболее обычным делением всех элементов будет деление на чувственное (форма и др.) — гира, сознание — психика (дух — caitta-citte) и силы (замыкагай), вкрычающие в себя психические способности и общие силы, что в свою очередь делится на две части: психические способности распределены по всем психическим группам и подведены под категорию духа (сознания), общие силы или энергии стоят на отдельном месте (citta-viprayukta-samskara). \*\*

У каждого сансарного несовершенного индивидуума имеется пять клеш ( klefa ), которые являются источником всех греховных деяний человека. Индивид, действующий в сансаре в борьбе за существование, актуализирует свои клеши через пять скандх. Все они (клеши) содержатся в самом последнем, т.е. пятом элементе — в сознании (viñāna ). Йогин в тантрийской практике посредством медитационного (созерцательного) процесса сосредотачивается на внутреннем видении. Он видит, слышит посредством чистого сознания, в это время как бы выключаются остальные четыре скандхи, но как вспомогатель-

<sup>\*</sup> Cm. Th. Stcherbatsky, The Central Conception of Buddhism, Leningrad, 1926.

<sup>\*\*</sup> Клеша - в Абхидхарме их насчитывается около 30, но самые основные суть иять клеш, которые далее распадаются на множество другых.

ный элемент действует волевой акт. Посредством этой медитации MHAMBMA OTHERST CBOS COSHSHMS OF VESSAHRMY KISE. S MOCTO MY занимают пять трансцендентных мудростей или пять ахьяни-будд. Индивид носит в себе божественную частицу в виде vijnana, благодаря которой он постоянно (бессознательно) стремется от низшего к высшему, т.е. от сансары к нирване. Как утверждают буддийские тантристы, посредством йогической практики (медитации) ищущий очищается от клеш, которые он носил в себе от безначального времени, а в очищенное сознание свое водворяет на место клеш пять цветов самбхогакам или пятицветную радугу трансцендентальной мудрости Ади-будди, т.е. пять дхьяни-будд, и тогда он достигает просветления, и мир объективный и субъективный он видит без сансарных условностей, в его сознании отсутствует двойственность вещей. Таким образом, пять дхьяни-будд не являются символами не только пяти элементов. но и символами пяти клеш они также не являются.

В той же статье Налинакша Датт говорит, что "настоящий мир является творением Авалокитешвары". Видимо, он написал эту фразу под влиянием брахманской космологии и принял Авалокитешвару за Ишвару или Брахму. Ни в одном буддийском тексте нет упоминания о начале мирового процесса, везде и всюду твердят о безначальном волнении драхм. Споры между различными направлениями школы вайшешиков были только о конечности или бесконечности безначального волнения дхарм, т.е. сансары.

Далее он пишет: "Будда в человеческом облике, Шакьямуни, появился как эго (т.е. будды Амитабхи — Б.Д.) посланец."
Возможно, в непальском буддизме и имеется такое грубое определение будды в человеческом облике, написанное для профанов,
но в общей концепции трех тел будды (дхармакая, самбхогакая
и нирманакая) будда в человеческом облике (Шакьямуни) является буддор нирманакая, т.е. явленным буддой, обладающим
(самбхога) сущностью закона (дхармакая).

## ПРИМЕЧАНИЯ

І. В качестве центральной темы тантрийского учения предмет теории пяти дхьяни-будд касается прекращения посредством йогической практики пяти основных клеш, порождающих греховные деяния - неведения, страсти, гнева, гордости, зависти - и осуществления пяти видов мудрости (разума) - СП АН В Благодаря этому добившийся успеха йогин реализует состояние нирваны.

Сущностью или основанием мудрости (разума) является всепроникающий разум (мудрость) или дхарма-дхату ( 🌫 🗓 рады ) - "семя", потенция истины или чистого разума, составляющего дхарманаю ( 🛣 भे ) и являющее собой космическое тело будды или божественное тело истины в его аспекте дхарма-дхату — всепроникающей шуньяты. Он символизируется агрегатом материи, из которой происходят все физические формы и тела, одущевленные и неодущевленные, видимые и невидимые.

В этом контексте агрегат материи рассматривается в качестве Природы или сансары, характеризуемой непрерывным движением и изменением, где человек порабощается непрерывным круговоротом рождений и смертей, что является результатом кармических деяний.

Когда же, утверждают тантристы, благодаря истинному повнанию - плоду йоги - человек разрывает эти сансарные путы, в его сознании начинает светить символическое голубое сияние.

Мы должим заметить, что это положение не касается бодхисаттв, давних обет отречения от заботы о себе ради спасения тех, кто еще продолжает жить во мраке неведения, дабы привести их к свету дня.

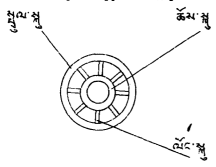
Дхарма-дхату, образующая дхармакав, называется мудростью (разумом) дхармового пространства и представляющая все дхармы (элементы) как шунью, персонифицируется главой дхьяни-будд Вайрочаной.

Размышляя таким образом, йогин разрывает путы сансары м. победив саму жизнь, наслаждается абсолютной свободой. В

его сознании светит символическое сияние длариа-длату.

Вайрочану йогин рассматривает как субстрат сознания (читта), лименный всякого бытия и не связанный со скандками, дкату и аятана и такими мыслительными категориями как субъект и объект. Он безначален и имеет природу муньи, подобно всем существующим предметам, которые суть мунья в основе.

Вайрочана изображается сидящим на львином троне. Это символизирует постоянное надичие в нем трех тел Адибудды, т.е. дхармакам, самбхогакам и нирманакам. Синий цвет его тела символизирует абсолотную чистоту без мадейного загрязнения. В правой руке он держит колесо (чакра) см. рис.



Ступица этого колеса симводизирует собрание интумций, недвойственных с ихарманаей. Обод этого колеса симводизирует собрание интумций, неразрывных с самбхогакаей. Спицы симводизируют единение раздичакщего разума (%

শ্ব ইন্থান্থ ন্থা ন্থা ) с нирманакаей. Вайрочина сидит, поджав под себя ноги, в обычной позе будды, и это симводивирует, что изначальная дхармакая не имеет разновидности и пребывает сама в себе.

2. Вадкрасаттва ( ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ) или Вадкра-акшобхья, дарующий йогическую силу ( siddbi ) ясновидения сокровенной внутренной действительности, отраженной, как в
зеркале, во всех феноменальных или видимых предметах. Псэтому Вадкрасаттва является персонификацией Зеркалоподобной
мудрости или Украшения ихармакан. Эта трансценцентальная
мудрость, обитая вне сферы обычного разума, познает сансару и нирвану, как отражение в зеркале. Цвет Валкрасаттем
белый, он изображается сидящим на троне, полдерживаемом

слонами, что символизирует непоколебимость джармкам. Белый цвет его тела есть символ множественности буддийских драгоценностей. Правой рукой у сердца он держит пятиконечную ваджру. Этим символизируется соединение пяти тел милосердия и 
сострадания с пятью мудростями. В конечном счете, соединяясь, они превращаются в единую сперма-бинду ( के प के ).
Элемент эфир, эзотерически персонифицируемый в джъяни-будде Ваджрасаттве, имеет отношение к зеркальному разуму. Его 
агрегат — мудрость будды. Ваджрасаттва эзотерически является синонимом Самантабхадры, персонификации нерожденного, 
бесформенного, неизменного Ади или нирваны. Самантабхадра 
в свою очередь часто персонифицируется главой джъяни-будд 
Вайрочаной.\*

Ратнасамохава ( देव के व भेर ध NTRN EN HMZO -- ( ахьяни-будд. Благодаря реализации разума (мудрости) равномерности, персонифицированного в дхьяни-будде Ратнасамбхаве, йогин смотрит на все вещи с божественной безучастностью. Равномерный разум или мудрость ( э1 3 э1 3 5 ч 4 4 3 стигает равномерное (без колебаний) существование дхармакаи и шуньи (пустоты) ума и их равномерно вневременное существование. Эта мудрость трансцендентна по своей сущности. она находится вне пределов познаваемости обычным разумом и являет собой Мудрость дхармакаи. Она, эта мудрость, способна познать недвойственную сущность дхармакам и шуным. Хептый цвет тела Ратнасамбхавы есть символ освобождения живых существ из круговорота сансары. Ратнасамбхава восседает на высоком троне, поддерживаемом конями, что симводизирует равномерное существование в нем мысли и жалости и сострадания. Он держит у сердца драгоценность, излучающую свет, как символ беспрерывного роста знания в дупле драгоценного камия. Ратнасамбхава или Ратнакету персонифицирует субстрат сознания (читта), воспринимающий все сущие предметы как не-сущие

<sup>\*</sup> Следует заметить, что эти пять джыяни-будд, каждый в отдельности (как самостонтельные иконы), изображаются иначе.

и лишенные акциденций (качеств), но возникающие из пустоты всех мирских объектов. Он есть бодхичитта.

- 4. IXLAHU-GYATA AMUTAGXA ( 25 219 245 бинирует различающий разум и дарует йогическую силу познания каждой веди в отдельности, а также всех ведей в единстве. Эта мудрость без ошибок и колебаний пребывает в дхармакае. Она является запредельной разуму и в дхармакае фигурирует как беспрерывно самопознающая мудрость, поэтому она получила название мудрости, познающей каждую вещь в отдельности. и приносит пользу каждому существу в отдельности. Красный цвет тела Амитабхи символизирует воплотивлиеся в нем четыре различные кармы \* и осуществление им помощи всем. живым существам. У сердца Амитабха держит лотос. что символизирует нематериальность и бесформенность дхармакам. Этот символ указывает также на непричастность самбхогакам и нирманакам к кармам людей, которые уже совершенствовались. Амитабха является персонификацией аналитического, различаощего разума и зовется Буддой Безграничного света. Он персонифицирует следующую мысль: так как дхармы (существующие элементы) не имеют происхождения, то нет ни бытия, ни мышления. Бытием это называется в том смысле, в котором называют существующим несуществующее в действительности небо.
- 5. Пятый всеисполняющий разум, персонифицированный в дхьяни-будде Амогхасиддхи ( द्रं प्रृत् ु ), дарует йогину силу настойчивости, упорства, необходимых для успеха во всех йогах, а также силу безошибочного распознавания последствий непогрешимого действия. Всеисполняющий или всесовершающий разум ( इ १० प २० ) уничтожает зависть и, исполняя карму, показывает, что дхармакая не возникла из отдельных вещей, не возникла и из их единства, напротив, этот разум познает, что безначальная дхармакая является источником безначального феноменального мира. Амогхасидихи си-

<sup>\*</sup> ᠬ식디역 - 4 кармы суть: І.деяние очидающее (грехи). 2.деяние распространяющее (благо). 3.деяние покоряющее (сердце других). 4.деяние суровое (тантрийские магические обряды).

дит на троне, поддерживаемом птицами Шан-шан, символизирующими безначальную мудрость. Зелений цвет его тела есть символ облегчения кармы живых существ. Он держит у сердца меч, что является символом оказания помощи живым существам посредством смягчения их кармы, разрезает железные путы кармы инпивилов. \*

Возвращаясь и теме о сущности разума, нашенией выражение в теории пяти дхьяни-будд. мы резимируем все вышескаванное (ср. Шригухъясамаджатантра, гл. 1-5): существующие объекты по природе блестящи и чисты и в основе своей подобны набу. Мысль, у которой присутствует просветление и понимание, называется просветленной (bodhi ). Просветленная MHCLL MM88T IIPMPOAY THOTON HOTHHH ( suddhatattvartha происходит из пустоты всех мирских феноменов (dharmairnairātmyasambhūta ). дает сущность будды (buddhabodhiprampuraka ), лишена мыслительных построений (nirvikalpa), без OCHOBARES ( miralamba ). NONHOCTED XODOBAS ( samantabhadra ). благоженательная по всему (sattvasattvartha ). воплощает практику просветления (bodhicarya ). Она есть Махавалира. THETAR. HAR MNCHE TATXETATH (cittam tathagatam Suddham ). держатель вадиры, которая есть комбинация тела, речи и мысли (kayawakoittawajradhrk ). основатель совершенства buddhabodhiprajñata ).

<sup>#</sup> См. сочинение йога Нацог-рандола (ধু ক্ৰ্মান্ত নেই আ "সুব্ ) এ ধুবু টু ক্ৰ স্কান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত ক্ৰমান্ত না. 25–50.

## Mantra om-ma-ni-pad-me-hum sisu

## B.D. Dandaron (Ulan-Ude)

#### Restinee

Artiklis vaadeldakse buddhistliku mantra om-ma-ni-padme-hum tantristlikku sisu. Mantra kuulub bodhisattva Avalokitesvarale ja teda loetakse eesmärgil päästa kämadhätus elavaid olendeid. Mantrat lugedes on vaja mediteerides visualiseerida Avalokitesvara, Vairocana, Vajrasattva, Ratnasambhava, Amitäbha ja Amoghasiddhi. Ilmselt võib mantra tekkeaega tagasi viia ajaloolise Buddhani.

### Contents of the Mantra om-ma-ni-pad-me-hum

B.D. Dandaron (Ulan-Ude)

Summary

The present paper deals with the tantric contents of the buddhistic Mantra om-ma-ni-pad-me-hum. The Mantra belongs to the bodhisattva Avalokitesvara and its reading aspires to deliver the living beings from kāma-dhātu. When reading the Mantra, one must in meditation visualize Avalokitesvara, Vairocana, Vajrasattva, Ratnasambhava, Amitābha and Amoghasid-dhi. The origin of the Mantra may be dated back to the time of the historical Buddha.

## КИТАЕВЕДЕНИЕ В ТАРТУСКОМ УНИВЕРСИТЕТЕ

## П. Нурмекунд (Тарту)

Эстонское название Китая "Hiina" встречается впервые в литературе в 1849 году, а именно "Hina keiserriik "(т.е. "Китайская империя. Китайское царство"). I

Большой эстоноко-немецкий словарь академика Фердинанда Йохана Видемана, опубликованный в 1869 году, тоже дает название как Китая, так и китайца, а именно "Hīna, Hīna-mā и "hīnlane. <sup>2</sup> При этом делается следующая заметка: встречается у более поздних писателей, неологизм, не присущий народному языку.

Эстонское слово по своей форме сходно с немецким названием Китая и китайцев, т.е. " China, Chinese". В языках
соседних народов это слово имеет отличающиеся от эстонского названия формы, например: по-фински "Kina, kinalainen";
по-русски "Китай, китаец"; по-латышски " Ķīna, kīnietis" и
пр. Все это доказывает, что упомянутое название непосредственно перенято в эстонском литературном языке из немецкой литературы, из немецкого литературного языка. Но это
еще полностью не решает вопроса о том, имели ли эстонцы
понятие о Китае и о китайцах до проникновения упомянутого
слова из немецкого языка в эстонский литературный язык.

К сожалению, мы до сих пор не имеем никаких сведений для положительного ответа на этот вопрос.

Однако начиная со 2-ой половини прошлого столетия известия с Китае и о китайцах все более и более распростра-

B.Gildenmann, Mailma made öppetus (б.Гильденман, Учение о странах мира), 1849, стр. 58.

Perdinand Johann Wiedemann, Estnisch-deutsches Wörterbuch (Фердинанд Йохан Видеман, Эстонско-не-мецкий словарь). St - Peterburg (Санкт-Петербург), 1869, столбы 146,395,1665.

няются среди эстонцев. На страницах книг и газет появляется все больше сведений о китайской стране и о китайском народе. Иногда появляется в Эстонии китайский купец, торгующий вразнос, со свойственной тогдашним китайцам длинной косой на макушке. Так как по-эстонски "коса" называется " рате", народ начал именовать китайцев " ратейшеней " т.е. "люди с косой".

Разразившаяся в 1904 году русско-японская война еще больше обогатила знание эстонцев о Китае и китайцах. Мно-го эстонских солдат, служивших в то время в царской армии, попало в Маньчжурию, где они вступали в личный контакт с китайцами. Многие из них усвоили при этом и значительные знания в области китайского языка.

Таково было положение относительно знаний о Китае в Эстонии в начале нынешнего столетия.

Теперь рассмотрим положение относительно Китая в тоглашнем Лерптском, впоследствии Орьевском университете.

В 1802 году во вновь основанном Тартуском (Лерптском) Университете в области восточных языков было предвидено только преподавание семитских языков и некоторых языков индоевропейского востока. Все упомянутые восточные дисциплины были прикреплены к богословскому факультету. Это обстоятельство полностью объясняется клерикальным духом, господствовавшим в то время в лютеранском прибалтийско-немецком Дерптском университете.

Преподавание восточных дисциплин оставалось в руках богословского факультета до I865 года. В том же году язики индоевропейского востока были отделены от семитских языков и подчинены историко-филологическому факультету. Однако семитские языки остались по-прежнему при богословском факультете как его неотделимая часть.

Преподаванию же дальневосточных языков (в особенности преподаванию китайского языка) в Тартуском университете ни в царское время, ни во время буржуазной Эстонии никакого внимания не было уделено, что позволяло востоковедамдилетантам неофициально заниматься преподаванием языков

Дальнего и Ближнего Востока. Одним из таких неспециалистов в тогдашнем Дерптском университете был лектор эстонского языка, доктор философии Карл Аугуст Херман (Герман), который занимал эту должность при университете с 1889 по 1909 годы.

Суля по печатным обозрениям лекций Императорского Дерптского университета . он читал наряду со своей узкой специальностью, т.е. эстонским языком, сверх университетской программы еще следующие востоковедческие дисциплины: I) грамматику маньчжурского языка со сравнительными указаниями на тунгусский и на другие угро-алтайские языки (I сем. I890 г.); 2) очерки китайского языка (П сем. I890г.): 3) турецкую грамматику со сравнительными указаниями на угроалтайские языки (І сем. 1892 г.); 4) грамматику маньчжурского языка со сравнительными указаниями на языки тунгусский. турецкий, маджарский и финно-эстонский (П сем. 1892 г.); 5) эстонский язык сравнительно с языками финским, мордовским, черемисским, маджарским, турецким и маньчжурским (І сем. 1893 г.).<sup>3</sup>

Кроме того, К.А.Херман выступал время от времени с докладами в "Ученом Эстонском Обществе" по разным востоковедческим дисциплинам, например: I) II-го марта 1887 года К.А.Херман выступил с докладом, в котором сравнивал маньчжурский язык с эстонским и финским; 2) 3-го июня 1881 года он говорил о сравнении тунгусского языка с финским и эстонским: 3) 4-го ноября 1892 года он читал доклад о турецкого языка с финским и эстонским: 4) 7-го декабря 1894 года он говорил о родстве китайского языка с финно-угорскими языками, в частности с финским и эстонским.

Обозрение лекций в Императорском Дерптском Университете.

1890 г., семестр I.- 1890 г., семестр П.1892 г., семестр I.- 1892 г., семестр П.1893 г., семестр I.
Sitzungsberichte der Gelehrten Estnischen Gesellschaft
(Отчеты заседаний Ученого Эстонского Обмества), годы издания 1881 (стр. 38-58,
111-125), 1892 (стр. 99-110), 1894 (стр.
167-180).

Нас интересует вопрос о родстве китайского языка с финским и эстонским, в чем состоит это родство и какие данные приводит К.А.Херман в доказательство своей аргументации.

Ссылаясь на работы некоторых немецких синологов (В.Шотт, М.и Ф.Мюллер, Х.и Г.фон дер Габеленц), К.А.Херман считает также, что китайский, японский, корейский, маньчжурский, монгольский, турецкий и финно-угорские языки принадлежат к общей урало-алтайской семье языков. Впоследствии он причислил к ним шумерский язык. 5

Родство китайского языка с финно-угорскими языками К.А.Херман видит в следующем: считая односложность слов типичным для китайского языка, К.А.Херман стремится дока-зать это и по отношению к финно-угорским языкам, хотя эти последние являются чисто многосложными, агглютинативными языками. По мнению К.А.Хермана, каждое слово в финно-угорских языках может состоять или из односложного корня, или из односложного корня с последующей соединительной гласной, к которой присоединяются флексивные окончания.

Для подчеркивания сходства в образовании падежей в китайском и финно-угорских языках К.А.Херман приводит целый ряд китайских служебных слов, точно соответствующих падежным окончаниям в финно-угорских языках, а именно: 之 чжй (у К.А.Хермана — tschi ) и 的 ды (у К.А.Хермана — ti') как служебные слова для образования родительного падежа и стоящие после корневого слова. — ヌナ дуй ( у К.А.Хермана — tui ) и 紫合 гэй (у К.А.Хермана — ке) как служебные слова для образования дательного падежа и стоящие перед корневым словом. — 井巴 ба (у К.А.Хермана — ра) и 井子 цэян (у К.А.Хермана — tsiang ) как служебные слова для образования винительного падежа и стоящие перед

<sup>5 &</sup>lt;u>K.A. Hermann</u>, Sumeri-akkadlased. Uurimised vanast muinasajast (К.А.Херман, Шумеро - аккады. Исследования из глубокой древности). Тагти (Тарту, без обозначения года).

корневым словом. Однако в финно-угорских языках флективные приставки вообще не встречаются.

Далее, по мнению К.А.Хермана, на близкое родство китайского языка с финно-угорскими языками указывает котя бы то обстоятельство, что эти языки весьма скромно пользуются группами согласных в начале слова. Но еще более обращает на себя внимание (на взгляд К.А.Хермана) родство обеих языковых семей в сфере употребления согласных в конце слова, где в китайском языке в большинстве случаев преобладают, как известно, гласные звуки. Однако, что же касается начала и конца слов в финно-угорских языках, то мы имеем дело с весьма отличающимися друг от друга положениями.

Отсутствие грамматического рода, по мнению К.А.Хермана, является дальнейшим известным доказательством родства упомянутых языков. В данном случае автор прав, поскольку речь идет о типологическом сходстве отдельных языков и языковых групп.

Чтобы еще более убедительно доказать родство внутри так называемой урало - (или угро-) алтайской семьи языков, К.А.Херман приводит ряд слов, которые, по его мнению, якобы жмерт общее этимологическое происхождение, например: кўн (у К.А.Хермана: kong ) 'щель, нора', фин. konkelo 'изгибистое дерево', эст. kong 'камера, конура, будка'; -кит. 女子 хао (у К.А.Хермана: hao ) 'хороший; хорошо', турецк. iyi (у К.А.Хермана: eni ), венг. jo', фин. hyvä , эст. hää , hea , hüwa ; - кит. 📜 дао ( у К.А.Хермана: tao ) 'путь, дорога', фин. tie, эст. tee; кит. ★ ной (у К.А.Хермана: niu ) 'женщина, девушка', маньчж. nei-nei , венг. no , ne, фин. neito , neiti, nainen, Эст. neid, neiu, neidi, naene; - кит. сйнь ( у К.А.Хермана: sin ) 'ceрдце', фин. sydan , эст. süda , süä ; - китайское название 高麗 rão nu (y K.A.Xep-Кореи

мана: kaoli ), фин. korkea 'высокий', эст. kõrge 'высокий';
- кит. 木 му (у К.А.Хермана: mu ) 'дерево', фин. - рии ,
эст. рии ; - кит. 化 тã (у К.А.Хермана: t'a ) 'он, она,
оно', эст. ta .

По высказыванию К.А.Хермана, вышеприведенные слова представляют собой только незначительное количество родственных корней. Он считает, что при более внимательном сопоставлении можно еще увеличить их число.

Относительно наличия многочисленных сходных пословиц и поговорок К.А.Херман отмечает, что именно они являются лучшим доказательством родства языков. В этом отношении китайский язык имеет очень много сходства с финским и эстонским языками. По-эстонски говорят: Tallinna mees, то есть 'таллинец', в смысле 'человек из Таллина или из города Таллин', Тагти mees, то есть 'тартусец', в смысле 'человек из (города) Тарту', Рагии mees то есть 'пярнусец', в смысле 'человек из (города) Пярну' и т.д. По мнению К.А.Хермана, их можно сравнить со следующими китайскими выражениями:

- 北京人 бэйцэмнжэнь (у К.А.Хермана: Pe-king jin ) 'пе-кинец'.
- 南京人 наньцзинжэнь (у К.А.Хермана: Nan-king jin ) 'нанкинец?
- 廣京人 гўандунжэнь (у К.А.Хермана: Kuang-tung jin ) 'кантонец'.

С китайским названием ф 🔯 🗘 чжунгожэнь (у К.А.Хермана: Tschung-kuok-jin ) сопоставляет автор в эстонском языке того времени ' Hina-riigi mees или ' Kesk-riigi mees , то ость 'китаец'.

Далее К.А.Херман приводит целый ряд китайских идмоматических выражений с их точным переводом на эстонский язык того времени, а именно: кит. 文字 第 人 ха́о суань жэ́нь (у К.А.Хермана: hao suan jin ) изрядное количество людей, эст. hää arv inimesi . Кит. 文子 次 百 個 人 ха́оцэй байгэ жэ́нь (у К.А.Хермана: hao ki ре'-ко jin ) 'несколько сот человек', эст. möni hää sada inimest.

Кит. 先生的寫了書 紅 сяньшэнды сёляю шўцэйн (у К.А.Хермана: sien-scheng-ti sie-liao schu-king) (напи-санная книга ученым', эст. бретатид mehe kirjutatud raamat. Кит. 天下 тянься (у К.А.Хермана: tien-hia ) 'подне-бесная, вселенная', эст. taewa-alune.

Кит. 虫虫 埃頁 чунлэй (у К.А.Хермана: tschunglui ) 'род насекомых', эст. putukate tõug.

Однако, по мнению К.А.Хермана, количество подобных выражений, наличие которых в упомянутых языках никоим образом нельзя объяснить только случайным совпадением, должно быть еще больше.

В конце автор приводит еще одну особенность упомянутых языков, которая, по его мнению, ничуть не самый слабый аргумент в его теории, а именно: положение родительного падежа и атрибутивного прилагательного перед определяемым словом. Атрибутивное прилагательное в китайском языке так же неизменяемо, как и в языках монгольском, турецком . венгерском и - как оно, по всей вероятности, и должно было быть - в финском и эстонском языках на более раннем этапе развития. Только имя существительное имело падежные окончания. Неизменяемость атрибутивных прилагательных само собой уже можно считать достаточным признаком блиг. Это родства между этими языками. Но положение родительного падежа и агрибутивного прилагательного перед определяемым словом гораздо больше похоже на такой признак. То же самое действительно и по отношению к числительным и местоимениям. являющимися атрибутами. Положение же атрибута после существительного в китайском языке немыслимо.

insan. Behr. jo ember , MMH. hyvä mies , GCT. hää mees. Вышеизложенное, по мнению К.А.Хермана, лишь краткое перечисление родственных черт между китайским языком и другими угро-алтайскими (в особенности финским и эстонским) языками. Однако главным показателем родства языков, принадлежащих к одной и той же семье, является большое количество родственных корней слов. Но последнее, к сожалению, не всегда бывает. Все-таки при крайней ограниченности количества корневых слов в китайском языке в этом нет ничего удивительного. Равным образом весьма малочисленным является и количество идентичных корневых слов, с одной стороны, в китайском языке и, с другой стороны, в односложном аннамитском и корейском языках, состоящих с ним в неоспоримом родстве. Однако совпадение языковых законов и единообразие словотворчества само по себе является доказательством родства между упомянутыми языками. Таких неоспоримых доказательств, по мнению К.А.Хермана, достаточно и в китайском языке, и в угро-алтайских языках. По его утверждению, китайские сложные слова и падежные формы являются наилучшим отражением сущности агглютинации.

Опираясь на сказанное выше К.А.Херман считает возможным с уверенностью утверждать, что китайский язык находится в родственных связях с угро-алтайскими языками (в том числе и с финским и эстонским) и является самой крепкой ветвыю внутри рассмотренной семыи языков.

К.А.Херман был единственный человек в Тартуском университете царского времени, который занимался изучением и преподаванием китайского языка и других дальневосточных языков. Хотя он обладал значительными знаниями некоторых этих языков, однако, будучи лишь самоучкой, не доходил до

Sitzungsberichte der Gelehrten Estnischen Gesellschaft 1894 (Отчеты Заседаний Ученого Эстонского Общества 1894),
Dorpat (Леопт) 1895, стр. 167-180.

<u>K.A. Hermann</u>, Über die Verwandtschaft des Chinesischen mit den ugrischen Sprachen und insbesondere mit dem Finnisch-

Estnischen (О родстве китайского языка с угорскими язы-ками и в особенности с финским и эстонским).

успешного решения ряда проблем. Обо многих дальневосточных языках в то время еще не имелось достаточных данных для успешного решения исследовательских вопросов. Недостаточным был и метод исследования. Все это привело К.А.Хермана на путь псевдонауки. Поэтому и его исследования в области востоковедения, написанные в основном на немецком языке и опубликованные преимущественно в ежегодниках Эстонского Ученого Общества с 1881 года по 1897 год, в общем, имеют псевдонаучный карактер. Однако К.А.Херману принадлежит честь быть первым эстонским лингвистом, написавшим первое грамматическое исследование, в котором китайский язык сравнивался с эстонским и с другими финно-угорскими языками. Та часть упомянутого исследования, в которой автор с типологической точки зрения сравнивает грамматическую структуру всех этих языков совершенно безупречна и свидетельствует о довольно солидных знаниях К.А.Хермана как самоучки в области китайской грамматики. Напротив, что же касается историческо-сравнительной части исследования, то она, к сожадению, несостоятельна.

Этот период можно назвать дилетантским в истории китаеведения Тартуского университета, и К.А.Хермана — его типичным представителем.

Во времена буржуваной республики Эстония не имела никаких связей с китайским народом. Незначительные статьм и небольшие книги, опубликованные в буржуваной Эстонии, имели объектом исследования отдельные вопросы по китайской культуре и китайскому быту. Они представляли собой отчасти простые переделки запалноевропейских первоисточников, или же были явными фантазиями неопытных в китайских вопросах людей. Но особенно многочисленными в буржуваной Эстонии были переводы с западноевропейских языков, где презрительно говорилось о восстаниях китайского народа против своих чужеземных поработителей — о "Мятежах кули". Не было пособий для изучения китайского языка, который, как известно, является единственным средством непосредственного понимания китайской духовной и материаль-

ной культуры. Одним словом, отсутствовало все, что могло бы познакомить эстонского читателя с сокровищами китайской культуры. Особенно чувствовалось полное отсутствие переводов на эстонский язык непосредственно с китайских оригиналов.

Отсутствием связей с китайским народом полностью объясняется и отсутствие всякого интереса к Китаю и к китайскому народу в правящих кругах буржуазной Эстонской республики. Этим также объясняется и тот факт, что в буржуазном Тартуском университете преподаванию китайского языка и других дальневосточных языков официально не было улелено никакого внимания. В общем, по отношению к дальневосточным языкам, в особенности же к китайскому языку, господствовало мнение, что они представляют собой нечто неизучаемое для европейца. Часто то же мнение было выражено и в буржуазной печати.

Но и в Тартуском университете буржуваного времени были люди, которые время от времени наряду со своей ежедневной учебной работой находили возможность заниматься изучением и преподаванием дальневосточных языков, в особенности китайского языка. Это уже были не неопытные самоучки, но люди именшие солидные знания в области китайского языка, приобретенные в различных западноевропейских университетах. Из таких опытных людей, в первую очередь, назовем профессора права Лео Лесмента, который в свое время учился китайскому языку в Парижском (Сорбонском) университете. Лругим был профессор сравнительного индоевропейского языкознания Эрнст Кийкерс, который хорошо усвоил китайский язык в разных университетах Германии. Так как преподавание китайского языка в буржуваном Тартуском университете могло иметь место только неофициально, то преподаватели брались за дело по-разному. Таким образом, в I семестре 1937 года проф. Лео Лесмент руководил курсом китайского языка, назвав его "Вопросы из китайского права", а во П семестре 1933 года и в I семестре 1934 года проф. Э.Кийкерс толковал философский трактат Мэнцзы, именуя курс "Языковед-

# ческие упражнения".7

В Тартуском университете буржуазного времени по инициативе проф. Лео Лесмента в 1935 году организовали так называемое "Академическое Общество Ориенталистики", которое поставило своей целью всестороннее распространение знаний и объединение в своих рядах всех интересующихся ориенталистикой. С этой целью в только что основанном обществе был зачитан ряд докладов по различным востоковедческим вопросам, и в особенности по китаеведению: 1) "Обозначение Эстонии на и японском языках" (доклад, зачитанный проф. Л.Лесментом в 1936 году); 2) "Великое учение Кунфуцзы" (доклад. зачитанный проф. математики Яном Сарвом в 1937 году): 3) "О новшествах в китайской письменности" (доклад, зачитанный проф. Л.Лесментом в 1938 году): 4) "О поэзии в эпоху династии Тан" (доклад, зачитанный П. Нурмекундом в 1940 году): 5) "Китайская письменность и современная идеография" (доклад, зачитанный проф. Яном Сарвом в 1940 году). Кроме этого были зачитаны еще два доклада по вопросам. касающимся Дальнего Востока: Т) "Резьба по дереву в японском изобразительном искусстве" (доклад, зачитанный Эдуардом Ахасом в 1937 году) и 2) "О системах японской письменности" (доклад П.Нурмекунда, зачитанный в 1937 году).

Это в общем и все, что буржуазный Тартуский университет был в состоянии представить в области китаеведения. В истории китаеведения Тартуского университета рассмотренный период является щагом вперед от дилетантства к науке.

Но время шло. Буржуваная Эстония уступила место Эстонской ССР. Горизонт эстонских людей расширился. Китайский народ стал нам близок, подобно другим братским народам. Все больше китайцев начали посещать Эстонскую ССР и Тартуский государственный университет. Непосредственный контакт с китайцами вызвал у эстонских людей, в особенности эстон-

<sup>7</sup> Eesti Vabariigi Tartu Ülikooli loengute ja praktiliste tööde kava (Расписание ленций и практических работ Тартуского Университета Эстонской Республики). П сем. 1933 г.; I сем. 1937 г.

ской молодежи, живой интерес и искреннее желание познакомиться с Китаем. Важнейшей предпосылкой такого рода знакомства. безусловно, является владение китайским языком. С целью освоения основ китайского языка в Тартуском государственном университете в 1955 году впервые был организован кружок китайского языка. Наряду с этим, начал свою деятельность, хотя и факультативно, первый в истории Тартуского университета постоянный курс китайского языка. Так как кружок никаких пособий для изучения упомянутого языка не имел, учащиеся обратились к центральной газете Китайской Народной Республики "Жэньминь Жибао" с просьбой оказать им помощь в приобретении таких пособий. Ответ редакции был положительным и газета "Жэньминь Жибао" оказала кружку китайского языка Тартуского государственного университета всестороннюю и эффективную помощь. Учащиеся кружка в течение короткого времени были снабжены необходимыми для изучения китайского языка хрестоматиями. В апреле 1957 года сотрудник газеты "Жэньминь Жибао", тов. Чэнь Цраньби лично посетил наш старинный студенческий город Тарту. Он побывал в Тартуском государственном университете и подробно ознакомился с работой кружка китайского языка. Тов. Чэнь Цраньби остался доволен результатами изучения китайского языка в кружке.

Теперь уже в течение пятнадцати лет занимаются китайским языком в Тартуском государственном университете. За это время сотни учащихся освоили основы китайского языка. Впоследствии кружок китайского языка постепенно преобразовался в кружок ориенталистики с собственным кабинетом. Но в кружке ориенталистики китайский язык по-прежнему стоит на почетном месте.

Наряду с изучением китайского языка, учащиеся в кружке занимаются и другими касающимися Китая вопросами. Ряд учащихся прочитали доклады о результатах своих исследований на собраниях кружка.

На первом рабочем собрании кружка китайского языка был зачитан доклад "Китайская письменность в Японии" (13

ноября 1955 г.). Последующие доклады имели весьма развитую тематику: "О прошлом и настоящем острова Тайваня" (8 января 1956 г.), "Остров Тайвань — неотделимая часть Китайской Народной Республики" (8 января 1956 г.), "Заметки о классической китайской поэзии в эпоху ее расцвета" (т.е. в эпоху Танской династии, ІХ век н.э.) (ІІ марта 1956 г.), "О формировании общества в Китае" (28 октября 1956 г.), "Слова дальневосточного происхождения в эстонском языке" (16 декабря 1956 г.) и т.п.

30 декабря 1956 года состоялся тематический семинар, посвященный вопросам реформы китайского языка и китайской письменности. Были зачитаны следующие доклады: І. История китайских иероглифов. 2. Конференция для реформы китайской письменности. 3. Научная конференция для нормализации китайского языка. 4. О выполнении реформы китайского языка и китайской письменности.

Когда в ноябре — декабре 1956 года Шанхайский театр Пекинской музыкальной драмы гастролировал в столице Эстонской ССР г.Таллине, коллектив кружка ориенталистики посетил спектакли этого театра.Позже в кружке состоялось обсуждение увиденных спектаклей и был сделан доклад "Заметки о китайском театре."

Что касается истории Китая, то по этому предмету зачитывался целый ряд докладов: "Черты из древнейшей истории Китая" (ІО марта 1957 г.), "О возникновении деспотического государственного строя в Древнем Китае" (7 апреля 1957 г.), "Китай в эпоху между раздробленностью и централизованным государственным строем" (2I мая 1957 г.), "Обозначение различных государств и стран в китайской письменности" (20 декабря 1958 г.) и т.д.

Кроме того, членами кружка была прочитана серия лекций о классической китайской поэзии. Члены кружка переводили китайскую поэзию на эстонский язык. Опубликованные в газетах и журналах, они представляют собой первые переводы на эстонский язык, следанные непосредственно с китайских оригиналов. Первым прямым переводом китайской прозы является небольшая повесть "Торговец маслом и фея цветов" /Библиотека "Лооминг" & 37 (97), 1959/ $^8$  . Перевел ее профессор Лео Лесмент.

Члены кружка вели обширную переписку с китайскими друзьями. Китайская печать опубликовала фотоснимки и небольшие статьи о работе кружка по китаеведению, например:
(I) Чэнь Цюаньби, "Студенты Кабинета востоковедения Тартуского университета Эстонской ССР изучают основы китайского языка" "Жэньминь жибао", 28 марта 1958 года/9. (2)
Нурмекунд, "В Тартуском университете изучают Китай" "Советско-Китайская Дружба", 1959, 22. стр. 28/.

С 25 по 30 мая Т962 года выдающийся советский востоковед, действительный член АН СССР Николай Иосифович Конрад
посетил Кабинет востоковедения ТГУ и прочитал ряд интересных лекций по следующей тематике: 1) Т250 лет со дня
рождения всемирно известного китайского поэта и гуманиста
Ду Фу. 2) Что нового дала история восточных стран исторической науке. 3) Сотрудничество Востока и Запада в области культуры и науки.

С 24 по 28 февраля 1956 года состоялась научная конференция, посвященная ІО-летию Кабинета востоковедения ТГУ. В программе конференции были доклады по китаеведению: І) К вопросу о лингвистической датировке древнекитайских памятников /докладчик А.М.Карапетьянц, Институт восточных языков при МГУ, г.Москва/. 2) Категория "пинь" в теории китайского искусства /докладчик Е.В.Завадская, Институт Народов Азии АН СССР, г.Москва/. 3) Значение новой пись-

<sup>8</sup> Название китайского оригинала: 自 油 包含为 与 花 姓 Manio Лан Дучжань Хуакуй/Maiyou Lang Dúzhan Huakui. Китайское название: 人民日 报 жэньминь жибао / Renmin ribao— 九五八字三月二十八日,

Tappty gache яньцэю Чхунго/ Taertu daxue yanjiu Zhongguo.

B myphane 黃木中友好 Cyumyh mxao/ Sūzhōng youhao.

менности для развития культуры советских дунган /докладчик М.Сушанло, Отдел общей тюркологии и дунгановедения АН Киргизской ССР, г.Фрунзе/. 4) Некоторые проблемы изучения романа Ло Гуань-Чжуна "Троецарствие" (ХІУ в.). Образ Гуань
Юя в романе и в народной традиции /докладчик Б.Л.Рифтин,
Институт мировой литературы, г.Москва/. Первые три доклада напечатаны в сборнике материалов конференции.

Уже с самого начала своего существования у Кабинета востоковедения ТГУ возникли тесные научные связи с Институтом востоковедения (прежний институт Народов Азии) АН СССР в Москве и его Ленинградским отделением. Начиная с 1963 года такие связи существуют и с Отделом общей тюркологии и дунгановедения АН Киргизской ССР во Фрунзе. Кабинет востоковедения ТГУ начал заниматься вопросами лунганского языка. С помощью Сектора дунгановедения нам удалось побывать почти во всех дунганских поселениях Киргизии и Казахстана и собрать ценный материал по дунгановедению. Со своей стороны дунгане неоднократно посещали Кабинет востоковедения ТГУ. Так. два научных сотрудника Сектора дунгановедения АН Киргизской ССР М.Сушанло и Ю.Яншансин принимали участие в научной конференции, организованной Кабинетом в 1965 году. В последующие годы в Кабинете побывала молодая специалистка по дунганской литературе, кандидат филологических наук Фатима Хусейновна Макеева.

Сотрудники Кабинета востоковедения ТГУ рецензировали две диссертации по дунгановедению: І) докторскую диссертацию М.Сушанло "Дунгане (историко-этнографическое исследование)" и 2) кандидатскую диссертацию М.А.Хасанова "Дунганские народные сказки". Обе работы были выполнены в Секторе дунгановедения АН Киргизской ССР.

IT См. Труды по востоковедению I. Уч. зап. Тартуского гос. ун-та, вып. 20I, Тарту, 1968, стр. 77-93, 298-303, 304-311.

Когда был напечатан составленный Ю.Яншансином словарь дунганского языка, нижеподписавшийся имел честь опубликовать небольшой отзыв в киргизской печати. 12

Сотрудники Кабинета востоковедения ТГУ регулярно читают, являясь подписчиками, дунганскую газету "Шый үеди Чи" ("Знамя Октября"), которая выходит во Фрунзе.

Осенью 1968 года в Душанбе — столице Таджикской ССР — состоялась международная конференция по истории, археологии и культуре Центральной Азии в Кушанскую эпоху, где пишущий делал доклад "О транскрипции санскритских слов в ранних буддийских переводах на китайский язык". Данная проблема возникла в ходе работы над исторической грамматикой дунганского языка. При проработке произведений западноевропейских синологов о произношении китайского языка древних и древнейших периодов пишущему неоднократно бросались в глаза колебания относительно фиксирования санскритских звуков и их древнекитайских соответствий. Так как эта проблема до сих пор недостаточно изучена, то необходимо работать над ней дальше и основательно изучить древние индийские народные языки и пракриты, которыми пользовались в то время в пределах Кушанской империи.

По мере расширения сферы научных интересов тартуских китаеведов, пришлось восполнить пробелы в учебном плане Кабинета по китаеведению. Поэтому с 1966 года начали преподавать древнекитайский язык (вэньянь). С 1967 года занятия проводятся и по языку буддийских переводов на китайский язык (в основном трактаты Нагарджуны).

Нельзя обойти молчанием и связи Кабинета востоковедения ТГУ с зарубежными китаеведами, высшими учебными заведениями и институтами, включающими китаеведение в предмет своего изучения. Через их посредничество Кабинет постоянно осведомляется о научной деятельности зарубежных

<sup>12</sup> Краткий дунганско-русский словарь. Составитель Ю.Яншансин. /Жеёди хузйзў-вурус хуздян/. Чынзуэжя Яншянсын Ю. Фрунзе, 1968. - "Советская Киргизия", 141, 20 июля 1969 г., стр. 4.

китаеведов, обменивается специальной литературой и достает материалы, необходимые для исследовательской работы. Самыми ревностными в нашем сотрудничестве являлись: I)проф. Бернгард Карлгрен ( Bernhard Karlgren ) шведский китаевед мирового масштаба, основоположник исторического исследования китайского языка: 2) проф. Сэрен Эгерод ( Sorem Egerod ) датский китаевед международного значения, выдающийся специалист по южнокитайским и тайским диалектам, преподаватель Копенгагенского университета и директор Восточноазиатского Института (Ostasiatisk Institut ) при том же университете: 3) Светдана Римский-Корсаков-Лаер (Svetlana Rimsky-Korsakoff-Dyer) преподавательница китайского языка в университете Индианы (США); 4) проф. Пол Л.М.Серэйс ( Paul L.M. Serruys ) выдающийся американский синолог, преподаватель Вашингтонского университета (отдел дальневосточных и славянских языков и литератур): 5) проф. Косэки Ёсиё ( Koseki Josio ) преподаватель университета Мэйдзи (Токио), выдающийся специалист по китайской литературе; 6) Хасимото Мантаро ( Hasimoto Mantaro ) преподаватель университета в Осако, выдающийся знаток исторической китайской грамматики и китайской лиалектологии и т.п.

В наши дни для успешной исследовательской работы ученым необходим доступ во все страны мира. Например, в связи с работой над исторической грамматикой дунганского языка возникает необходимость посещения дунган в КНР, особенно населяющих провинции Ганьсу, Шэньси и Нинся, откуда в свое время происходили большинство предков советских дунган. Ознакомление с прежней и нынешней формой языка вышеперечисленных провинций способствовало бы решению многих сложных вопросов.

<sup>\*</sup> Сейчас в Австралийском национальном университете (Канберра, Австралия).

### Sinoloogia Tartu ülikoolis

#### P. Nurmekund (Tartu)

#### Resumee

Kirjutises antakse ammendav ülevaade sinoloogia-alase tegevuse ajaloost Tartu ülikoolis. Tsaariaegse ja kodanliku ülikooli päevil oli nimetatud tegevus mitteametlikku ja juhuslikku laadi. Tsaariaegses Tartu ülikoolis tegelesid sinoloogia-alase õppe- ja uurimistööga asjaarmastajad (lektor K.A. Hermann), kodanlikus ülikoolis seevastu mõninga sinoloogilise eriharidusega professorid (L. Leesment ja E. Kieckers). Nõukogudeaegses Tartu Riiklikus Ülikoolis aga muutus sinoloogia pidevaks õppe- ja uurimisdistsipliiniks.

### Die Sinologie an der Tartuer Universität

#### P. Nurmekund (Tartu)

#### Zusammenfassung

Der vorliegende Aufsatz gibt einen ausführlichen Überblick über die Geschichte der Sinologie an der Tartuer Universität. In den Tagen der zaristischen und bürgerlichen Universität trug die sinologische Unterrichts- und schungsarbeit einen durchaus inoffiziellen und zufälligen Charakter. And der zaristischen Tartuer Universität schäftigten sich mit der Sinologie die Idebhaber (K.A. Hermann, Lektor der estnischen Sprache), an der bürgerlichen Universität dagegen die einigermassen sinologisch gebildeten Lehrkräfte (die Professoren L. Leesment und S. Kieckers). Erst an der sowjetischen Tartuer Staatlichen Universität wurde die Sinologie zu einer festen Unterrichts- und schungsdisziplin.

### ПАМЯТИ НИКОЛАЯ ИОСИФОВИЧА КОНРАДА

# Некролог

## В.В.Иванов (Москва)

Николай Иосифович Конрад принадлежал к младшему поколению той плеяды востоковедов, которые сделали русскую
ориенталистику первых десятилетий нашего века известной
далеко за пределами России. С кем начинал свой путь в науке Н.И.Конрад, видно уже из того, кто были его спутники в
годы первой мировой войны в длительной поездке в Японию,
много значившей для понимания им страны. В том же путешествии принимали участие такие ученые, как Розенберг и
Поливанов. Николай Иосифович рассказывал, что они поделили
между собой области японской культуры и религий Японии, которыми каждый из них должен был заниматься: Розенбергу на
долю выпали занятия буддизмом, Конраду - добуддийскими
культурными традициями.

В еще более ранние годы странствий, бывшие одновременно годами учения, Н.И.Конрад совершил путешествие по Корее. Тогда им была написана одна из первых его научных работ — полевое описание корейской системы родства. Ее смысл был подсказан великим этнографом Л.Я.Штерноергом. Работа осталась ненапечатанной, но сравнительно недавно она нашлась в академическом архиве в Ленинграде. Н.И.Конрад снова смог ее просмотреть, чему он очень обрадовался.

Изучение средневековой японской культуры немыслимо без занятий китайской письменнестью, языком и культурой. Хотя для Николая Иосифовича эти занятия были первоначально лишь сспутствующими при решении основных для него проблем японистики, позднее он выступил и с публикациями, относящимися к

китаеведению в собственном смысле слова. Не подлежит сомнению, что именно изучение взаимоотношений между китайскими и японскими элементами в письменности и языке подвели Н.И.Конрада к проблеме эквивалентности разных - языковых, письменных, культурно-исторических - способов выражения одной и той же идеи. Эта проблема стада центральной для всей его научной деятельности. В своей позднейшей большой статье о государственной латинице в Японии Н.И.Конрад дал наиболее отчетливую ее формулировку, близкую к удивительпо-современному звучащей мысли Паскаля о как шифрах, где вместо шифровальных чисел выступают слова. Внимание к этой проблеме объясняет и неослабевший интерес Н.И.Конрада к опытам семиотического анализа искусства и культуры. Характерно, что уже в 1962 г. он был одним из участников первой конференции по применению математических методов к исследованию художественной литературы, состоявшейся в Горьком. Креме совсем молодых энтузиастов из Москвы в ней участвовало два вкадемика - Н.И.Конрад и А.Н.Кол-. SOCOTOM

Внимание Н.И.Конрада в его научной деятельности было сосредоточено на интерпретации текста. Этой главной задаче подчинялось и его понимание восточной филологии как науки о текстах. В согласии с той большой традицией нашей ориенталистики, к которой он принадлежал, Н.И.Ксирад выдвинул еще в 1956 г. программу создания нового Института восточной филологии на основе прежнего Института Востоковедения. Эта его мысль сохраняет все свое значение до наших дней. Чтение текста мыслилось Н.И.Конрадом как его понимание. Образец понимания текста был показан им в разборе стансов Ду Фу в соотнесении с их традиционным комментарием. Перевод, которому столько внимания уделил Конрад - первооткрыватель японской литературы для русского читателя, был для Николая Иосифовича выражением псиимания текста. Со временем еще будет понято значение Н.И.Конрада для того обогащения русской культуры XX века прививкой японских ветеей. которое столько значило для театра и кино нашего авангарда.

Н.И.Конрад рассказывал о своих беседах с С.М.Эйзенштейном - японистом по образованию и склонностям юности, напряженно изучавшим Кабуки в соотнесении с собственным творческим экспериментом. В статье Эйзенштейна о театре Кабуки можно найти прямые совпадения со статьями Конрада на эту же тему /например, мысли о характере генетической связи Кабуки с дзёрури - японским кукольным театром/. Н.И.Конрад не только сам деятельно участвовал - как издатель сборников произведений японских авторов в русских переводах, а в последние годы жизни как руководитель серии "Литературные памятники" - в трансляции текстов между культурами. Он стремился теоретически осмыслить процесс этой трансляции. Первым у нас он обратился к усвоению методов современной школы "literature comparée"; для него они органически продолжали с юности ему близкие идеи сравнительно-исторического литературоведения XIX в. Вернувшись после летнего отдыха из Прибалтики, Николай Иосифович с увлечением говорил о случайно ему там попавшихся комплектах старых номеров "Zeitschrift für vergleichende Literaturwissenschafft", которые он перечитал заново во время отпуска. Ему самому ареалы распространения литературных жанров от Японии до Прованса мыслились столь общирными, что здесь невольно уместно вспомнить недавние построения Леви-Стросса, касающиеся распространения мифологических сюжетов в Новом и Старом Свете. Вместе с тем Н.И.Конрада весьма занимало и типологическое сопоставление хронологически и географически удаленных текстов /например, Полибия и Сыма Цяня в одной лучших его статей позднего времени/, передающих сходные комплексы идей. Для него самого не существовало границ ни между разными сферами духовной деятельности, ни между разными культурами. Об изваяниях Энку, о которых мы впервые узнали из японских публикаций 60-х годов, он говорил с таким же увлечением, как о роли темы времени в "Волшебной горе" Томаса Манна и о вдохновившем его замысле издания перевода Блаженного Августина.

В то время как стало нередким появление имен известных

ученых-академиков под статьями, к которым они имели косвенное отношение, с Н.И.Конрадом приходилось не раз наблюдать обратное; достаточно было собеседнику высказать мысли, ка-завшиеся Н.И.Конраду существенными, как фамилия его собеседника появлялась под статьей, написанной от начала до конца самим Николаем Иосифовичем /так, в частности, было со статьей о Невском, напечатанной по поводу присуждения ему посмертной премии и подписанной Н.И.Конрадом вместе с автором этих строк/.

Одной из главных целей своей деятельности в последние 15 лет перед смертью Н.И.Конрад считал собирание и издание трудов тех из своих друзей и коллег, которые не дожили до новых времен. Впервые назвав в своей статье 1956 г. имя своего покойного друга Невского, Н.И.Конрад вспомнил потом, нак Невский - его сосед по дому, приходил к нему ночами во время своих занятий, делясь только что сделанными успехами в дешифровке тангутских текстов. Если бы не настойчивые усилия Николая Иосифовича, рукопись Невского не была бы найдена и опубликована. Круг добрых дел Н.И.Конрада вовсе не замыкался востоковедением. Он указывал с горечью на шкафы, где хранились не доведенные до публикации курсы истории японской литературы, но не мог позволить себе отказаться от дел, требовавших его вмешательства. Себя он не щадил. когда речь шла о чужой беде. Перед последней бонезнью он думал и предпринимал нужные шаги и для издания трудов Я.Э.Голосовкера, и для облегчения бытовых условий М.М. Бахтина.

Сердце сжимается, когда сейчас проходишь мимо дома, где жил Н.И. Конрад возле Выставочного переулка. Вспоминаются долгие беседы на его квартире у низкого японского столика. В его речах перемеживались темы сегодняшнего дня и будущего, Восток и Запад, для него неотделимые друг от друга, различия и распри между которыми тонули в добре, признававшем только участие в насущных делах других и не знавшем суеты будничности.

# LOUIS REMOU (1896-1966) (NÉCROLOGIE)

## B.L. Oguibénine (Moscou)

Louis Renou n'est plus. Le plus éminent védisant de notre temps, indianiste de grand envergure a disparu sans avoir accompli jusqu'à la fin —ce qu'il s'est pourtant proposé— ses brillantes interprétations et traductions des hymnes védiques dans ses "Études védiques et paninéennes" qui, dès leurs premier tome, ont inauguré une nouvelle étape dans les recherches védiques.

En signalant cette mort, on ne peut pas songer à une évaluation compréhensive de son oeuvre si variée et si vaste s'étendant à presque un demi-siècle: cela pourrait constituer l'objet d'une étude particulière qui déborderait les cadres du genre commémoratif et formerait un livre pareil à son ouvrage "Les maîtres de la philologie védique" (1928), autrement dit, un nouveau chapitre gros de l'histoire des études védiques.

Rappelons toutefois ce qui fait un trait général de toute son oeuvre — la minutie des observations, la pénérration profonde du sujet et la densité extrême de la matière, qualités qui rendent ses écrits des guides solides tant pratiques que théoriques pour qui voudra s'introduire dans un des domaines nombreux entrant dans le cadre des intérêts du maître.

Aussi, pour la raison de la diversité de ces intérêts, est-il difficile de préciser ce qu'il était en premier lieu: linguiste, philologue, mythologue? car tant "Le valeur du parfait dans les hymnes védiques" (1925) que "La géographie de Ptolémée. L'Inde" ou "Traduction du Dighanika-ya" (1948) ou, enfin, ses "Lectures on Indian Religions" (1953) ou "Hymnes spéculatifs du Véda" (1956). pour ne

rappeler que bien peu, s'égalent de leurs mérites.

On ouvrait jusqu'ici "Journal asiatique" ou "Indo-Iranian Journal" ou un nouveau recueuil indologique pour y trouver son nouvel article fourmillant toujours de faits, de réflexions ingénieuses et inattendues, on attendait avec joie et impatience l'apparition du tome suivant des "Études védiques et paninéennes" ...

Louis Renou ne vit plus et imminemment la gravité de cette perte se fera centir pour de longues années.

# SISUKORD - COMEPTAHUE - CONTENTS

| Померанц Г.,   | О причинах упадка буддизма в средне-<br>вековой Индии                         | 273 |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Pomerants, G., | Buddhismi languse põhjustest kesk-<br>aegses Indias. Resümee                  | 309 |
| Pomerantz, G., | About the Causes of Decline of Buddhism in Medieval India. Summary.           | 309 |
| Palsule, G.B., | Some views of Panini and his followers on object-language and meta-language   | 310 |
| Palsule, G.B., | Panini ja tema järglaste vaateid objektkeelele ning metakeelele. Resümee      | 321 |
| Палсуле Г.Б.,  | О взглядах Панини и его последователей на язык объекта и на метаязык. Резюме. | 321 |
| Fowler, M.,    | Panini's primary accent-rules                                                 | 322 |
| Fowler, M.,    | Pānini primaarsed rôhureeglid. Resümee                                        | 336 |
| Фоулер М.,     | Первичные правила акцентировки у Панини<br>Резюме                             |     |
| Gonda, J.,     | Panini and modern linguistics                                                 | 337 |
| Gonda, J.,     | Panini ja moodne lingvistika. Resumee.                                        | 353 |
| Гонда И.,      | Панини и современная лингвистика.                                             | 353 |

| Cardona, G.,  | Cause and Causal Agent: The Paninian View                              | 354 |
|---------------|------------------------------------------------------------------------|-----|
| Cardona, G.,  | Pônjus ja pônjuslik toimur: Panini arvamus. Resümee                    | 382 |
| Кардона Г.,   | Причина и причинный фактор (каузальный агент): взгляд Панини. Резюме   | 383 |
| Matilal, B.K. | , The Notion of Substance and Quality in Ancient Indian Grammar        | 384 |
| Matilal, B.K. | , Substantsi ja kvaliteedi mõiste vana-<br>india grammatikas. Resümee  | 406 |
| ·             | Понятие существа и качества в древнеин- дийской грамматике. Резюме     | 407 |
| Van Nooten, B | A., The Structure of a Sanskrit Phonetic Treatise                      | 408 |
| Van Nooten, B | .A., Ühe sanskriti foneetikatraktaadi<br>koostus. Resümee              | 437 |
| Ван Ноотен Б. | А., Строй одного санскритского фонетиче-<br>ского трактата. Резюме     | 438 |
| Miller, R.A., | Once More on Thon-mi Sambhota and His<br>Grammatical Treatises         | 439 |
| Miller, R.A., | Veel kord Thon-mi Sambhotast ja tema grammatikatraktaatidest. Resümee  | 461 |
| Миллер Р.А.,  | Еще раз о Thon-mi Sambhota и его грам-<br>матических трактатах. Резюме | 462 |
| Дандарон Б.Д. | , Содержание мантры ОМ-МА-НИ-ПАД-МЭ-ХУМ.                               | 463 |
| Dandaron, B.D | ., Mantra OM-MA-NI-PAD-ME-HUM sisu.<br>Resümee                         | 477 |
| Dandaron, B.D | ., Contents of the Mantra OM-MA-NI-PAD-ME-HUM. Summary                 | 477 |
| Нурменунд П., | Китаеведение в Тартуском университете                                  | 478 |

| Nurmekund, P., | Sinoloogia Tartu ülikoolis. Resümee                       | 495 |
|----------------|-----------------------------------------------------------|-----|
| Nurmekund, P., | Die Sinologie an der Tartuer Universität. Zusammenfassung | 495 |
| Иванов В.В.    | Памяти Николая Иосифовича Конрада<br>/Некрологу           | 496 |
|                | ., Louis Renou (1896 - 1966)<br>/Necrologie/              | 500 |

### труды по востоковедению

### П, 2 На развых языках

Тартуский государственный университет ЭССР, г. Тарту, ул. Юликооли, 18 Ответственный редактор П. Нурмскунд

Корректор В. Логинова

Сдано в печать 25/У 1973 г. Бумага печатная № 2, 30х45. I/4. Печ. листов 14,75 (условных 13,72). Учетно-мадат. листов II, 95. Тираж 1000 экз. МВ 04293. Зак. № 597

Ротанринт ТГУ. ЭССР, г. Тарту, ул. Пяльсони, 14 Цена I руб. 19 коп.